# CHINE CHOS

mologiananamonaphantined mina grammel growth and to go my da - gal person and a mas Bom as a do a com who is in ००० विकारिक विकास के विकास के के किया की निकार rumppogmin of a gamm by word. しれいのかしのをいるというないないない thing is a more that the more marked the line of which and end complication of the substitution of th या ता विशेष क्या मा त्या है ن لم الماس مسال معد المع الماس في في من الله المروران parture 1 11 2 8 01 mill 1 9 1 2 1 2 mm m 12 ना भारत वा भी भी कार्या की की वित्त कर कर कर कर ना DIME wild wall would women straueun, भीति । विभिन्न दिन प्रमानित का प्रमानित के कि

Dasapramati Prakāšana Samītī C/o S M. S P. Sanskrit College UDIPI

# ĀNANDAMĀLĀ

A Commentary on Sri Sangrahabhashya of Sri Madhwacharya by

Traivikramaryadasa

\*

Edited with a glossary and foot-notes by Bannanje Govindacharya

\*

(Under the financial assistance by Ministry of Education and Youth Services, Government of India)

1970

Dasapramatı Prakāsana Samıti UDIPI

[श्रोमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य संग्रहभाष्यस्य टीका]



## त्रैविकमार्यदासः



बन्नञ्जेपदोपाह्नेन गोविन्दाचार्येण सशोधिता, टिप्पन्या च सयोजिता, सम्पादिता च



भारतीयकेन्द्राधिशासनस्याऽधिकसाहाय्येन प्रकाशिता

1970

दशममतिमकाशनसमिति रजतपीठपुरम् (उड्डपी)

## Ānandamālā

C All rights reserved

First Edition, 1970 (1000)

Edited by Bannanje Govindacharya Udipi-3

Published by Dašapramati Prakāšana Samiti Udipi

Cover design by R. K. De'gar

Printed at Manipal Power Press Manipal, S. India Dedicated to the Holy Feet of



Sri Visvesha Thirtha Swamiji of Sri Pejavar Mutt

### INTRODUCTION

Life is a process, being imprisoned always craves for liberation At times we come in contact with great souls appointed to enlighten the suffering lot, to show the suitable path to liberation Good souls do descend to earth with abundance of spiritual energy, far superior to any other energy, to shape up things in accordance with the divine will When in operation these souls radiate unintelligible powers that suppress the bad and enliven the good qualities without notice Perhaps, after a long, we in Udipi were fortunate enough to smell a similar atmosphere, during the paryayam period of Sri Visvesha Thirtha Swamiji of Sri Pejavar Mutt As one could feel the entire atmosphere was rather spiritually charged, through his intensely active engagements in spiritual discourses and incessantly conscious attachment with Lord Krishna He attracted many a good soul, helped them thrive in the right path. Indeed, a sunflower cannot but open its petals when the sun is in the rise

It is in this period, we, a group of young men decided to request Swamiji to bless us with some Pravachan on some Vedantic texts. We went to him with the proposal. Swamiji graciously accepted.

For his Pravachan, Swamiji selected Sri Madhwa's SANGRAHARTHA SANGRAHA, (a gloss on Brahma Sootras of Sri Badarayana in nutshell) popularly known as ANUBHASHYA and also SANGRAHABHASHYA Thus the Pravachan went on Various types of people—teachers, office bearers etc etc assembled to have this rare opportunity of listening to Swamiji with great enthusiasm Some of us took notes, posed questions foreign to traditional philosophy and some times childish questions (as we could descern later) also Swamiji was kind enough to give patient hearing, reply with affirmity and convince us, the mostly non-vedantic students. His impressive teaching make us realize that the philosophy of Sri Madhwa is based on very fundamental truths of creation.

Meanwhile our dear friend Sri Bannanje happened to find a rare manuscript of ĀNANDAMĀLĀ, a commentary on Sangraha Bhashya i e Anu Bhashya in the Ms library of Sri Palimar Mutt We started copying it

This is a masterpiece by Traivikramarya Dasa, probably a grandson of Sri Trivikrama Panditha of Tattwa Dipikafame and the son of Sri Narayana Panditha, the renowned author of Sri Madhwa Vijaya

To edit such a treatise, a work of this class, a single Ms, wornout and brittle, with elisions here and there was not enough. So we were in search of other Mss. In this, Sri Vishvothama Thirtha Swamiji of Sri Sode Vadiraja Muth came to help us. He gladly provided us with a manuscript from the Muth's library. We are grateful to Swamiji for his timely help.

Again Sri Bannanje went to Mysore and carefully studied the Ms. preserved there in the Oriental Research Institute With the help of these three Mss this well-edited version of Ānandamālā 1, finally ready to reach the hands of lovers of philosophy. In editing this work Sri Bannanje made some substantial contribution, evident to the reader in selection of the correct reading of the text, in filling up the clisions, in footnotes and in the glossary to the text. We are ever grateful to Sri Bannanje

Now about publication we, a few among the regular attendants to pravachan formed a committee, DAŚA-PRAMATI PRAKAŚANA SAMITI by name, with the intension of publishing rare Mss hidden in white-ant eaten leaves and dumped in the dark rooms of yore And this treatise was selected for first publication. We decided that this rare publication should only be dedicated to the holy feet of Sri Swamiji during the Mangalam of Pravachan. The basic investments are met by the members of Samithi. In this matter, really all the members of our Pravachan group helped us a lot, without any selfish motive, in sheer spirit of service and dedication. It is our duty to express our gratitude to all and sundry who helped for the right cause.

Sri A Raghavendra Rao, who is no more, was an everactive member of the Samithi, was an inspiration to all of us, in all our activities. In the span of his shortlived life he laboured hard and hard for the good of people. He left us unexpectedly. Oh ' how beloved he was "This was one of the severest shock to me" such was the reaction of Swamiji in the sad news of his untimely demise. Alas, a pure soul merged in the eternal leaving all the bindings aside. May his soul rest in peace

The Ministry of Education and Youth Services, Govt of India responded to our request and released financial assistance meant for the oriental publication. We are grateful for the timely assistance

This precious work, we feel blessed and proud to dedicate to the holy feet of H  $\,$  H  $\,$  Sri  $\,$  Viswesha Tirtha Swamiji of Sri  $\,$  Pejavar  $\,$  Mutt

Finally we can never forget to thank Manipal Power Press for their splendid cooperation and excellent printing

5---11---1970 UDIPI PRESIDENT

Daśapramatı Prakāśana Samithi

#### EDITOR'S NOTE

Some seven hundred years ago a storm alose in the belt of Indian philosophy to cleanse the spiritual path and remove the fetters of the good souls. This was Madhwa the great (1238—1317 A.D.)

A combination of spiritual and physical perfectness he was A beau ideal of Herculean strength, a manifest of wisdom and benignity. His sermons aroused good souls all over the world for centuries after centuries.

This philosophical monarch had left some immortal imprints on earth for us. He composed 39 treatises¹ of uncomparable scholarship. His works were chiselled by wisdom. He spoke as none else in the history of Indian philosophy ever spoke minimum words with maximum contents. It was an exposition of real bliss (आनन्दतीचै) which the good souls were and are craving for

Sangraha Bhashya or Sarva Shastratha Sangraha as known otherwise, is a breaf gloss by Sri Madhwa on Sri Badarayana's Brahma Meemamsa Sootra It is a microcosm containing macrocosm within as Sri Madhwa Vijaya puts it अनन्तोऽर्थ प्रकटितस्त्वयाऽणी भाष्यसमृहे (15 82)

<sup>1</sup> It is generally believed that Sri Madhwa had composed only 37 treatises. But I, while searching for old Mss happened to trace other two important works of Sri Madhwa. Tithi Nirnaya and Nyasa Padhathi. Now the identity of authorship is undoubtedly proved. But this is not the proper place to go into the details.

Known so far there are five commentaries on this great work Among these the commentary by Sri Raghavendra Thirtha (तस्त्रमञ्जरी) is already printed. It is quite popular among the students of philosophy

The other four preserved in the Mysore Oriental Library are (2) श्रीमद्बद्धासूत्राणुभाष्यार्थ, author unknown (C 1338, ps 12), (3) अणुभाष्यविवरणम् by Srinivasa Thirtha, a disciple of Yadupathi Acharya² (C 2124, ps 17), (4) अणुभाष्यविवृत्ति by Ānanda Thirtharya Sutha of Kagalur³ (C 2245, ps 13), and (5) Ānanda Mālā All of these are Devanagari paper Mss

Among these four the first three commentaries are quite ordinary. Nothing new, nothing original is disclosed. No new light is shed on the text. The pale and stale good old method is followed. But Ānanda Mālā is something remarkable, something outstanding.

The author did not reveal his name. This much is evident through the colophon<sup>4</sup> and the Mangala Sloka<sup>5</sup>

2 It is stated in conclusive Sloka and colophon

अणुभाष्य मया श्रीनिवासेन विवृत गुरो । यादवाचार्यसन्नाम्न कृपामालम्ब्य लेशत । यदुपतिशिप्यश्रीनिवासविरचिताणुभाष्यविवरणम् ।

3 Thus says the conclusive statement कागलूरकुलाग्रण्यानन्दतीर्थार्यसून्ना । विवित्तस्वणभाष्यस्य रचिताऽस्त सता मदे ।

4 त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालायाम् - etc

5 त्रिविकमार्यान् परमान् गुरून् मे नारायणार्याश्च गुरून् नमामि ।

Here गुरु means father and प्रमगुरु grandfather Cp Madhwa

that he was a grandson of Sri Trivikrama Panditha (नैविकमार्यदास) and son of Sri Narayana Panditha The Style of the composition has much resemblance to that of his grand father, Sri Trivikiama Panditha

The title Ānanda Mālā is an epithet to this work. It is a type of composition possible not through sheer scholarship but through the spirit of devotion and dedication and the grace of great Guru. Sri Madhwa vouchsafed this Likucha family such a grace. Sri Trivikrama Panditha had the opportunity of having a philosophical dialectics with Sri Madhwa for 15 days that gave him the vision of real philosophy. So blessed was this family. Sri Madhwa's blessings worked in this gloss also

The devotional approach of the author towards the divine guru is evident almost in every page. To mention a few

निहं बहुविशेषज्ञचूळामणि सर्वज्ञभास्करमन्तरेणैतादृशभाष्यानु-भाष्यविरचने चतुरतरचेताश्चतुरंशभूवनेष्वस्ति । (p 27)

द्रह्मसूत्रार्थसारान्वेषणेन तद्वचारूघानमुख्याधिकारस्तु मुख्य-प्राणस्यैवेति हि किञ्चिदवोचाम । (p 30)

इहापि हि मुख्याधिकारिणो देवादय एव भगवन्त श्रूयन्ते। अस्माक तु तदनुगृहीत एव कश्चिदधिकारलेश आशास्यते । नतु स्वयमे-वाधिकार । (P 30)

This commentary reveals a new world. Through the light shed by this work the depth of the text, we feel, deepened

Vijaya गुरूस्तान् त्रिविकमार्यान् प्रणमामि वर्यान् । Narayana Panditha also called himself as त्रैविकमार्ये in the colophon of Naya Manjari त्रैविकमार्यकृतौ नयमञ्जर्याम् etc and the width widened are given to the text which we can nowhere find. No commentary has done more justice to the text than this does. Such a precious stone, adorable in the chest, was till now hidden in darkness!

His skill in textual interpretations are clearly seen in अन्तर्शिकरण (ps. 28-29), गुहाधिकरण (ps. 38-39) etc. etc.

This work of superexcellence is also the oldest available commentary and the nearest to Sri Madhwa But the later commentators had unfortunately not come accross this glossary. Had they, the whole method of their interpreting the text would have changed. The only commentator happened to witness this work was Sri Jagannatha Yathi of Sri Vyasaraya Muth. He quotes some passages from Ananda Māla in his Bhashya Dipika

There is one more revealing fact worth-noting to the research students. Current reading of the Sangraha Bhashya is a bit variant. But Ananda Mālā follows the ancient reading, a reading found in the oldest scripture of Sarva Moola written by Sri Hrishikesha Thirtha, the first disciple of Sri Madhwa

The first mention of this work is perhaps by Dr B N K Sharma in his scholarly thesis "A History of the Dwaitha School of Vedantha and its Literature" He writes thus

"A son (?) and disciple of Narayana Pandithacharya, who describes himself merely as 'Triaivikramāryadāsa'—a disciple and 'slave' of the son of Trivikrama, wrote a gloss on the Anu-Bhashya, entitled Ānandamālā, of which a devanagari Ms is preserved in the Mys O L A passage from it is quoted in Jagannatha Thirtha's Bhashya-dipika (p. 1097) dismissing the explanation given by Vadiraja of the passage सिच्चानन्द आरमेति with the remarks that his explanation is opposed to that of the Ānandamālā The S K (p 20) wrongly attributes this work to Padmanabha Thirtha Internal evidence leaves no room for doubt that the author was a disciple of Narayana Panditha He has not, however, chosen to reveal his name

The commentary which is the eariest known on the Anubhashya is full and informing. His ornate style leaves a family resemblance to that of Trivikrama and his son. In him, too, we meet with the same gushing rhaprodies of admiration for Madhwa. The following passage is a typical example.

नहि बहुविशेषज्ञचूळामणि सर्वज्ञभास्करमन्तरेण एतादृशभाध्यानुभाष्यरचने चतुरतरचेताश्चतुर्वशभुवनेष्वस्ति । किम्पुनरेकेनेव वाक्येन पदेनाक्षरेण वा तत्तदिष्करणार्थकप्रहभाषणे
कुशलमितनि । यदिभिप्रेतार्थस्य अशाशमपि लेशत एव
वय वक्तु सम्प्रति यथामित यतामहे । नचास्माक तत्प्रतिपादनपाटवमपटुषियाम् । यद्यप्यस्मदाचार्याग्नय मध्वसूर्यसन्दिशितार्थान् तत्प्रसादैकबलमवलम्ब्य कथिचत् प्रायश्य
प्रकाशियत् शक्नुवन्ति । तथाऽपि न खलु वय खद्योतसमधीतत्वादेतट्योत्तानि तानशाशेन च प्रकाशित् शक्नुम ।
किन्तिहि मनोवाग्भिस्तद्भाष्यभावावर्तनलौत्यादेवायमस्मसन्नाहिवणुम्भ ।

The other short works of Traivikramāryadāsa have been brought to my notice by my friend Sri K. T Pandurangi They are (2) a gloss on Madhwa's Kathopanishad Bhashya and (3)

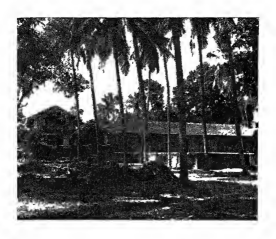
another on the Māndūka Bbashya Both are available in complete Devanagari Mss with Sri Gurjali Srimvasacharya of Malkhed Their identity of authorship is established by the style, the introductory statements and colophon" (Vol 1, P 290-291)

Tulu Mss of these commentaries on the Upanishad Bhashyas are also available in the Ms library of Sri Sode Vadiraja Muth, Udipi I wish both the works be published soon

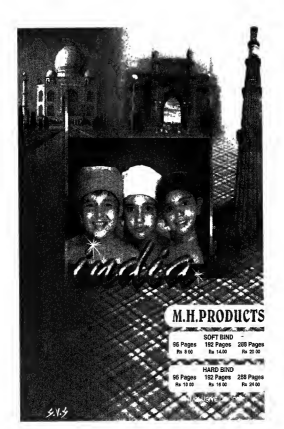
I had three Mss before me while editing this work Apart from the Devanagari paper Ms (refered as ग पुरत्तक bere) of the Mysore Oriental Library I had been able to procure two Tulu palm-leaf Mss in Udipi itself One is from Sri Palimar Muth (refered as क पुस्तक), and the other from Sri Sode Vadiraja Muth (स् पुस्तक)

I am always grateful to these Institutions for their cooperation for the great cause

- Bannanje Govindacharya



The historical house of Sri Trivikrama Panditha, grand-father of the author, in Kasaragod, now in Kerala State The great works like Tattwadipika, Madhwa Viyaya and Ānanda Mālā were probably composed under this roof Except some modifications — roofing with Mangalore Tiles, lime plastering etc etc., the old house remains the same in its basic structure as it was in the time of Sri Madhwa. This old house, a pilgrim centre to the Mādhwas is known as Kavu Matha. There is an image of Sri Laxin Narayana vouchsafed by Sri Madhwa to Sri Trivikrama Pandita, his beloved disciple, which is till being worshipped with great reverence, though the house is now occupied by some non-mādhwas



सबह्याच्यं च

श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितं

# सर्वशास्त्रार्थसग्रहः

| 32×11 1 | विष्णुरेव विजिज्ञास्य<br>समन्वयादीक्षतेश्च पू   |                  |         |    | 8  |
|---------|-------------------------------------------------|------------------|---------|----|----|
|         | प्रणेता ज्योतिरित्यारं<br>उच्यते विष्णुरेवैक. र |                  | - 0     |    | ₹  |
|         | 0 0 0                                           |                  | 0       | 0  |    |
|         | सर्वगोऽत्ता नियन्ता ।<br>विश्वजीवान्तरत्वाद्यी  |                  |         | ١  | ą  |
|         | 0 0 6                                           | 0 0              | 0       | 0  |    |
|         | सर्वाश्रयः पूर्णगुणः स<br>सूर्यादिभासकः प्राणाः |                  |         |    |    |
|         | नेयो न वेदै शुद्राद्यै                          |                  |         | 11 | ٧  |
|         | पतित्वादिगुणेर्युक्तस्त                         | दन्यत्र च दाचर्व | है ।    | ., |    |
|         | मुख्यत सर्वशब्दैश्च                             | वाच्य एको जन     | सदेनः ॥ |    | X. |
|         | 0 0                                             | 0 0              | 0       | 0  |    |

<sup>1</sup> प्रचलितपाठेऽत्राऽदौ -

<sup>&</sup>quot;नारायण गुणै सर्वेरुदीणं दोषवर्जितम् । ज्ञेय गम्य गुरूरुचापि नत्वा सूत्रार्थं उच्यते ॥"

इति भाष्याद्यपद्य पठचते । मूलकोरोषु तु न क्वापि । न व्याचरूपौ वाऽनन्दमाला-कृत् । तत्त्वमञ्जर्याद्या अन्या सर्वा अपि व्याख्या इद पद्य सग्रहमाष्यस्याप्याद्य-पद्यमिति परिजगृहु ।

| अन्यक्त कमवाच्यरच वाच्य एकाअनतात्मक ।                      |    |
|------------------------------------------------------------|----|
| अवान्तर कारणं च प्रकृति शून्यमेव च ।।                      | Ę  |
| इत्याद्यन्यत्रनियतैरपि मुख्यतयोदित ।                       |    |
| शब्दैरतोऽनन्तगुणो यच्छब्दा योगवृत्तयः ।।                   | હ  |
| ।। ० ।। प्रथमोऽध्यायः ॥ ० ॥                                |    |
| 0                                                          |    |
|                                                            |    |
| श्रौतस्मृतिविरुद्धत्वात् स्मृतयो न गुणान् हरेः ।           |    |
| निषेद्धं शक्नुयुर्वेदा नित्यत्वान्मानमुत्तमम् ।।           | 5  |
| <sup>2</sup> देवतावचनाम्नाऽयो वदन्तीत्यादिना वचः ।         |    |
| नायुक्तवाद्यसन्नेव कारण दृश्यते क्वचित् ।।                 | 3  |
| असज्जीवप्रधानादिशब्दा ब्रह्मैव नापरम् ।                    |    |
| वदन्ति कारणत्वेन क्वापि पूर्णगुणो हरिः ।                   |    |
| स्वातन्त्र्यात् सर्वकर्तृत्वान्नायुक्त तद् वदेच्श्रुतिः ।। | 80 |
| 0 0 0 0 0                                                  |    |
| भ्रान्तिमूलतया सर्वसमयानामयुक्तितः ।                       |    |
| न सिंहरोधाद् वचन वैदिक शङ्कचता व्रजेत् ।।                  | 88 |
| 0 0 0 0 0                                                  |    |

अयमेव हृषीकेशतीर्थंसम्मत पाठ । "कर्मवाक्यैश्च" इत्यानन्दमालापाठ इति भाति । पेजावरमठीयप्राचीनकोशे तु तयैव पाठ ।

<sup>2</sup> अय मूलकोशपाठ । आनन्दमालासम्मतश्च । "देवतावचनादापो वदन्तीत्यादिक वच." इति तु व्याख्यानान्तरसम्मत प्रचलितपाठ ।

| आकाशादि समस्तं च तज्जं तेनैव लीयते ।                     |      |
|----------------------------------------------------------|------|
| सोऽनुत्पत्तिलय कर्ता जीवस्तद्वशगः सदा ।                  |      |
| तदाभासो हरि. सर्वरूपेष्विप समः सदा ।।                    | १२   |
|                                                          |      |
| मुख्यप्राणक्चेन्द्रियाणि देहक्चैव तदुःद्भवाः 1           |      |
|                                                          |      |
| मुख्यप्राणवशे सर्वं स विष्णोर्वशग सदा ।।                 | १३   |
| सर्वदोषोज्झितस्तस्माद् भगवान् पुरुषोत्तमः ।              |      |
| , , ,                                                    |      |
| उक्ता गुणाश्चाविरुद्धास्तस्य वेदेन सर्वथा <sup>2</sup> ॥ | 68   |
| ।। ० ।। द्वितीयोऽध्यायः ।। ० ।।                          |      |
|                                                          |      |
|                                                          |      |
| शुभेन कर्मणा स्वर्गं निरय च विकर्मणा ।                   |      |
| शुक्त क्षमणा स्थम स्वरंभ च ।यक्षमणा ।                    |      |
| मिथ्याज्ञानेन च <sup>3</sup> तमो ज्ञानेनैव पर पदम् ।     |      |
| याति तस्माद् विरक्त सन् ज्ञानमेव समाश्रयेत् ॥            | १४   |
| 0 0 0 0 0                                                |      |
| सर्वावस्याप्रेरकश्च सर्वरूपेष्वभेदवान् ।                 |      |
| सर्वदेशेषु कालेषु स एकः परमेश्वरः ।                      |      |
| तद्भक्तितारतम्येन तारतम्यं विमुक्तिगम् ॥                 | १६   |
| 0 0 0 0 0                                                |      |
| सच्चिदानन्द आत्मेति मानुषैस्तु 4 सुरेश्वरैः ।            |      |
| गयाच्या स्टार्पेबंदापा स्वस्थितेर्र्पः ।।                |      |
| गयाश्रम संस्थावस्था स्थावस्यापः ।।                       | ₹ (9 |

<sup>1 &</sup>quot;तदुद्भव" इति प्रचलितपाठ ।

<sup>2 &</sup>quot;सर्वेश " इति प्रचलितपाठ ।

<sup>3 &</sup>quot;मिथ्याज्ञानेन तु" इति क्वचित् कोशे।

<sup>4 &</sup>quot;मानुषैश्च" इतिप्रचलितपाठ ।

| उपास्य सर्ववेदैश्च सर्वेरिप यथाबलम् ।                    |    |
|----------------------------------------------------------|----|
| ज्ञेयो विष्णुविशेषस्तु ज्ञाने स्यादुत्तरोत्तरम् ।।       | १≒ |
| 0 0 0 0 0                                                |    |
| सर्वेऽपि पुरुषार्थाः स्युर्जानादेव न सञयः ।              |    |
| न लिप्यते ज्ञानवाश्च सर्वदोषैरपि क्वचित् ।।              | 38 |
| गुणदोषै. सुबस्यापि वृद्धिहासौ विमुक्तिगौ ।               |    |
| नृणा सुराणा मुक्तौ तु सुख क्लृप्त यथाक्रमम् ॥            | २० |
| ।। ० ॥ तृतीयोऽध्यायः ॥ ० ॥                               |    |
| 0                                                        |    |
| विष्णुर्बह्म तथाऽऽदातेत्येवं नित्यमुपासनम् ।             |    |
|                                                          |    |
| कार्यमापद्यपि ब्रह्म तेन यात्यपरोक्षताम् ।।              | २१ |
| प्रारब्धकर्मणोऽन्यस्य ज्ञानेन स्यात् 1 परिक्षयः ।        |    |
| अनिष्टस्योभयस्यापि सर्वस्यान्यस्य भोगतः ।।               | २२ |
| 0 0 0 0 0 0                                              |    |
| उत्तरेषूत्तरेष्वेव <sup>2</sup> यावद् वायु विमुक्तिगाः । |    |
| प्रविश्य भुञ्जते भोगास्तदन्तर्बहिरेव वा ।।               | २३ |
| वार्युविष्णुं प्रविद्येव भोगइचैवोत्तरोत्तरम् ।           |    |
| उत्ऋम्य मानुषा मुक्ति यान्ति देहक्षयात् मुरा. ॥          | २४ |
| 0 0 0 0 0                                                | •  |
| अचिरादि पथा वायुं प्राप्य तेन जनार्दनम् ।                |    |
|                                                          |    |
| यान्त्युत्तमा नरोच्चाद्या ब्रह्मलोकात् सहामुना ।।        | २४ |

<sup>1 &</sup>quot;ज्ञानादेव" इति प्रचलितपाठ । 2 "उत्तरेषूत्तरेष्वेवम्" इति प्रचलितपाठ ।

३६

| जगत्सृष्टचादिविषय महासामर्थ्यमप्यृते ।।      | २६ |
|----------------------------------------------|----|
| यथेष्टशक्तिमन्तश्च विना स्वाभाविकोत्तमान् ।  |    |
| अनन्यवशगाश्चैव वृद्धिह्नासविवर्जिताः ।       |    |
| दु.खादिरहिता नित्यं मोदन्तेऽविरत सुखम् ॥     | 70 |
| ।। ० ।। चतुर्थोऽध्यायः ॥ ० ॥                 |    |
|                                              |    |
|                                              |    |
| पूर्णप्रज्ञेन मुनिना सर्वशास्त्रार्थसग्रहः । |    |
| कृतोऽय प्रीयता तेन परमात्मा रमापति ।।        | २= |

यथासङ्ख्यभोगाञ्च चिटानन्दशरीरिणः ।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादकृत <sup>1</sup> सर्वेशास्त्रार्थसग्रह समाप्त-

नमो नमोऽशेषदोषदूरपूर्णगुणात्मने । विरिञ्जशर्वपुर्वेडधवन्द्याय श्रीवराय ते ।।

<sup>1</sup> अस्मैव च क्वचित् 'अणुमाष्यम्', 'अणुवेदान्त', 'भाष्यसग्रह' 'सग्रहभाष्यम्' इति च व्यपदेश । "अनन्तोऽर्थं प्रकटितस्त्वयाऽणौ भाष्यसग्रहे" (म॰वि॰ १५ ६२) इति नारायणपण्डिताचार्या । सग्रहभाष्यमिति चाऽनन्द-मालान्ते ।

अ। स्वानन्दसंविनमय मझलाङ्ग निर्वोषमात्मानमनन्तरूपम् । ब्रह्मैकवेद्य मकलोरुक्रीक्त विष्णु स्मरामः सतत रमेक्षम् ।। स्वानन्वतीर्यीयंसवागमान्त-विद्यामहाचार्यंतमान् मुनीन्द्रान् । निरस्तदुस्तर्कंदुरागमौद्यान् वन्दे मुहुर्ब्यासपदाश्रयाइच ।।

ş

?

अः ।। विजानतामिवत्तस्य मध्वस्य जगतीगुरो । पूर्वाचार्यमहिष्ठानामिय प्रणतिमालिका ।।

स्वानन्देत्यादि प्रतिपाद्य परिचित्य प्रणमित । स्वयमेवाऽनन्द । स्विति दु खासिम्मभ्रस्च । प्रथमेन प्रथमाध्याय द्वितीयेन च विशेषणेन द्वितीय विवृणोति ।
उपपवने चानन्तनामस्वमनन्तस्पत्वात् । सिन्चवानन्द आत्मेति साधनाध्यायसारसग्रहः। निर्दोषमिति सत्पदार्य । "सत्त्व नाम निर्दोषत्वम्" इति तृतीयस्य
तृतीये तत्त्वदीपिका । वाद्यमनसदेवता रमा । स्वस्पानन्देन रमन्त इति मुक्तास्य
रमा । रितमानस्पत्वाच्च । तिदद फलाध्यायनिष्कर्ष । अद्घोति वेदा उच्यन्ते ।
वेद्या अप्युच्यते । एकेति केवल मुख्यतया च । अन्येऽपि यथायोगमर्था । वेद्यमिति
प्रतिपाद्य च । केवल वेदैरेव मुख्यतया च वेधसा विलक्षणत्वादिना वेदित वित्तं
च । सकलेम्य उर्वी सकला च शक्ति । विष्णुमिति व्याख्यानव्याख्येययोरैकार्थ्यमाह ।। १ ।।

सूत्रकार भाष्यकार च द्वितीयेन प्रणमित – स्वानन्दतीर्थस्य अर्थ आर्यो वा स्वामी गुरुवा । वेदान्तसूत्रप्रणयनाद् वेदान्तविद्यामहाचार्यतम । व्यास इति पदस्य वाच्यतयाऽऽश्रय । अथच स्वानन्दतीर्थायनिव सदागमान्त-

१ "सच्चिन्मय – " ग २ " – वन्द्यम्" ख

₹

×

¥

अशेषवेदान्तकृतान्तसार-व्याख्याविहारान् हरिभक्तिसिन्धून् । त्रिविकमार्थान् परमान् गुरून् मे नारायणार्थाञ्च गुरून् नमामि ।।

स्वानन्दतीर्थं. परतस्वसूत्र-भाष्यानुभाष्ये बहुविस्तृतायें। कुर्वश्च तत्सप्रहमाबभाषे स्वल्पाक्षरें. स्वल्पमतेर्प्रहार्थम्।।

अनन्तमुख्यार्थमनन्तमध्व-गुरूत्तमाचार्थवरप्रसादात् । अत्यल्पधीस्तं विवृणोमि शक्त्या तत्यादससेवननित्यसिद्धचै ।।

विद्यामहाचार्यतमान् । "मौन निविध्यासनम् । मौनयुक्तो मुनि " इति पूर्वी-चार्या । वेदव्यासचरणशरणास्च ॥ २ ॥

पूर्वार्धविशेषणद्वय विशेष्यद्वयस्थापि यथासम्भवम् । कृतान्तसार सिद्धान्त-निष्कर्षे । हरिभक्त्या स्यन्दनात् चित्तद्रवणात् सिन्धव ॥ ३ ॥

भाष्यानुभाष्ये इति । भाष्य कृत्वाऽनुभाष्य च करिष्यन्नित्यर्थे । स्वल्पमते-रिप ग्रहार्थम् । नहाल्पमितरेवात्राधिकृत । अनन्तमृब्यार्थमित्यनुपदमेव वक्ष्यमाणत्वात् । अनत्पमितरेव मुख्यतोऽधिकृत । उक्त चैतत् "बालसङ्घमिप बोधयद् भृशम्" इति ॥ ४ ॥

अनन्ताः मुख्यार्था यत्र । "अनन्तोऽर्थं प्रकटित" इति सवादात् । अनन्तो भगवानेव च मुख्यार्थो यत्र । अनन्तमध्वेत्युत्तरवाक्यसवादात् । अनन्ता इति बह्व ।" सहस्रार्थस्य भाष्यस्य" इतिवत् । आचार्योऽपि वर । प्रसादोऽपि वर । प्रसादात्त्रभक्त्या यथाशक्ति च । तदिप न शक्तिरस्तीति । किन्तु? तत्पादससेवन-नित्यसिद्धर्थं । निष्पत्तिवृद्धिश्च सिद्धि ।। प्र ॥

1 "ॐ अथातो ब्रह्मजिज्ञासा" (१११) इति सूत्रार्थमाह – "विष्णुरेव विजि-क्कास्य:" इति । तदर्थं बुवाणो मध्वदेवोऽनेनैव भाष्यवाक्येन स्वात्मनोऽभीष्ट-देवता प्रगम्य <sup>2</sup> प्रसादयन्नभिष्टुवन् ध्यायति <sup>१</sup> । तद्वानयस्य तदुपलक्षणार्थत्वात् । जिज्ञासाप्रतिज्ञावाक्येनैव<sup>्</sup> तत्पूर्वभाविनः प्रणामाद्यर्था उपलक्ष्यन्ते, <sup>3</sup> सग्रहाधि-कारत्वादित्यर्थः । मङ्गलाचरणाय<sup>3</sup> च प्रणामाद्यर्था इव्यन्ते । स हि परम-मङ्गलचिदानन्दरूपो विष्णु सर्वेषामपीष्टदेवता भवति । <sup>4</sup> प्रणाममन्ते ६ "नमो नम·" इति करिष्यमाणो भगवानाचार्य इति सिद्धम् । प्रयोजनान्तरा-

४ "डध्यन्ते । परमानन्दरूपो – " क

परमानन्द ~ "घ

"इध्यन्ते । सहि परमानन्दरूपो⊸" ख

"डब्यन्ते । स हि परममङ्गल

<sup>1 &</sup>quot;अनोक्नुतमासुरम्" इति प्रमाणिसद्धमोङ्कार पठित्वा सूत्र पठित - ॐ अथातो ब्रह्मजिज्ञासा । अत एव न्यायविवरणम् – "स्वयम्प्रकाशत्वान्न जिज्ञास्यतेति प्राप्ते अथातो ब्रह्मजिज्ञासेत्याह" इति । सन्न्यायरत्नावली च – "ओ ड्वारस्तु स्रवत्यनोकृत ब्रह्मेत्यादिवचनात् प्रत्यधिकरणमावर्त-मानत्वात् पृथगुच्चारितो वेदितव्यो नात्राथशब्दवत् सूत्रोपनिबद्ध " इति । नयचन्द्रिका च – "ओङ्कार पृथमेवोच्चार्यते । नाथशब्दवत् सूत्रे निबद्ध " इति ।

<sup>2</sup> प्रणम्येति शारीरम्, अभिष्टुवन्निति शाब्दम्, घ्यायतीति मानसमिति त्रिविध मङ्गलमाह ।

अवस्तरमपि सविस्तार
अविस्तरमपि सविस्तार हि सग्रह ।

<sup>4</sup> सप्रहभाष्यस्यान्ते "नमोनमोऽशेषदोषदूरपूर्णगुणात्मने" इति मञ्जलश्लोकेन प्रणामरूप च मङ्गल मुखत सिद्धम्।

१ "प्रसादयन्नभिष्ट्य साधयति" ग २ "जिज्ञासावाक्येनैव" ख

३ "- चरणेन" ग

५ "सर्वेषामिष्टदेवता" क

६ "प्रणामस्त्वन्ते" क ख

७ "करिष्यमाणेन सिद्धम्" क

<sup>&</sup>quot;करिष्यमाणेनान्यसिद्धम्" ख

<sup>&</sup>quot;करिष्यमाणे सिद्धम" - घ

दृष्टेः । अस्य हि वाक्यस्य विष्णोरेव जिज्ञास्यत्वसाधकत्वेन तत्परत्वात् स्तुति- १ रूपत्वमिष सम्भवति । एतदिप विस्पष्टं २ "वन्द्याय" इति वक्यति । जिज्ञा-साया । चस्तुनिर्णयद्वारेण ध्यानार्थत्वात्, ध्येयत्येव जिज्ञास्यत्वाच्च ध्येयो विष्णुरिति च तत्रैवाऽवेदितम् । <sup>2</sup> विष्णोरेव व्यासत्वेन सुत्रकर्तुं, स्वगुरुत्वादयमेव सत्प्रस्तावश्च भवति । विष्णुरेव सूत्रार्थत्वेन जिज्ञास्यः सर्ववेदार्थत्वा-दिति ४ वस्त्विप निर्विष्टमेव स्यात <sup>3</sup> ।

अनेनैवाधिकारिविषयादयस्च सूचिता भवन्ति । जिज्ञासुविष्णुभक्तोऽधिकारी  $^4$  । जिज्ञास्यो विष्णुविषयः । तस्य तदज्ञानादिदोषापगमस्तज्ज्ञानादिगुण-सङ्गभश्च फलम्  $^5$  । सम्बन्धो जिज्ञास्यजिज्ञासकलक्षण इति ।

<sup>1 &</sup>quot;विरिश्वशर्वपूर्वेड्य वन्द्याय श्रीवराय ते" इत्युक्तरक्लोकार्थेन वक्ष्यति । अभिवादने स्ततो च हि वन्दित विदन्ति ।

<sup>2</sup> व्यासत्वेन सूत्रकर्तुविष्णोरेव स्वगुरुत्वादित्यर्थं । तेन विष्णुरेव व्यासत्वेन विजिज्ञास्य सूत्रकर्तृत्वेन च विजिज्ञास्य इति तत्प्रस्तावश्च भवति ।

<sup>3</sup> तेन वस्तुनिर्देशमुख च मङ्गल सिद्धम्।

<sup>4 &</sup>quot;अध्ययनमात्रवत" इति वक्ष्यमाणाधिकारस्य फलितार्थंकथनिम् । "भक्तेरच विष्णुनिष्ठाया अध्ययनवत एव प्रायेण सम्भवात्" इति हि तत्त्वदीपिका । "ज्ञानाधिकारी सम्प्रोक्तो विष्णुपार्वैकसश्रय" इति च भाष्ये ।

<sup>5</sup> फलमिति साक्षात् फलम् । तेन प्रसादलब्धि । तेन च प्रसन्नस्य लब्धिरिति परमम् ।

१ "तत्परत्वात् तत्स्तुति - " क

२ "-दिप स्पष्टम्" क

३ "जिज्ञासायाञ्च बस्तू - " ग

४ "सर्वार्थत्वादिति" ग

५ "जिज्ञास्यो विषय" क. ख घ

सूत्राणां <sup>1</sup>त्रिविद्यमपि प्रामाण्यमेवशब्देनावधारणात् साधित भवति । अन्यया तदयोगात् ।। ० ।।

तत्र प्रथमत प्रणवार्थमुक्त्वा सूत्रार्थं व्याख्याति । तन्मूलत्वात् तेषाम् । विल् प्राणनादि गृणैव्याप्तित्वं स्वविषयस्य वित् वृष्णुगुश्द ओत इति तद्गुण-व्याप्ति सूत्रयत् ओङ्कारस्याभिसन्ति विक्तः । एव विजिज्ञास्य प्रवमिष विष्णोः सकलवेषपर्वकगम्यत्व प्रतिज्ञाय तद्गुणपूर्ति व्यञ्जयत् त्रि वेदसाराक्ष-रैकरूपत्वेन वेतद्गुणाधिक्यविधिपरस्य तारस्याभिसन्धिमभिषत्ते । "सषकारण-कारमेव बूयात्" विति श्रुताविष सविष्णुज्ञानमेव सहिताध्ययनविधेस्तत्सारस्य च तारस्यार्थं विष्णुग्रव्दो वक्ति । षणकारयोविष्णुनामत्व तु भगवतेवानु-भाषितम् – "उपसर्गत्वतो वेस्तु 5 – " (अनुव्या० १४.४१.) इत्यादौ ।

<sup>1</sup> तथाह्यमुख्यास्थानम् – "आप्तवाक्यतथा तेन श्रुतिमूलतथा तथा । युक्ति-मूलतया चैव प्रामाण्य त्रिविध महत्" इति । वक्ष्यति हि "प्रमाणान्तरबाध बाधित्वा तमेवार्थमवधारयति" इति ।

<sup>2 &</sup>quot;णकारो बल षकार प्राण आत्मा" इत्यैतरेयीवचन विष्लृ व्याप्ताविति घातुपाठ च सङ्गमय्यार्थमाह – बलप्राणनादिगुणैर्व्याप्तत्विमिति ।

<sup>3 &</sup>quot;तेनेय त्रयी विद्या वर्तते" इति श्रुत्या प्रणवस्य त्र्यक्षरता विविक्षत्वेद-मुदितम् – त्रिवेदिति ।

<sup>4 &</sup>quot;संबकारमेव ब्रूयात्", "सणकारमेव ब्रूयात्", (महैतरेय० २ = ६) इति श्रुतिवचनद्वययर्थतोऽनृदित भवति ।

<sup>5 &</sup>quot;उपसर्गत्वतो वेस्तु ताच्छील्यार्थादुनस्तथा । णकारश्च षकारश्च नाम-चपतया मतौ" इति हानुव्याख्याने ।

१ "-प्राणादि-" ख २ "-त्व विषयस्य" ख ३ "सूचयदोद्धार-" ग ४ "एव जिज्ञास्य-" क ख

५ "ब्यञ्जयति। वेदसा - " क ख ग

६ " – नामत्व भगवतैवा – "क ग

"सर्वेत्रच वेदे. परमो हि देवो जिज्ञास्य नि (चतुर्वेदिशाखा नि) इति च श्रुतौ जिज्ञासाविषयस्यैव सर्ववेदार्थंत्वास्युपगमाज्जिज्ञास्यपदमपि वेदार्थंसार-मोञ्कारार्थं वक्तीति च गम्यते । अतः प्रणवार्थंत्वेनापि विष्णुरेव विशिष्टो जिज्ञास्य । एवशव्दस्तत्र प्रमाणान्तरवाधं वाधित्वा तमेवार्थमवधारयति ।

एवं प्रणवार्यभूतो विष्णुरेवाथात.शब्दान्यामपि यथोक्तगुणविस्तरो <sup>2</sup> ब्रह्मशब्देन विषयीक्रियमाणो <sup>3</sup> मनुष्येषु तेभ्यो वा विशिष्टैर्मोक्षाधिकारिभिविशेषेण वा जिज्ञास्यो विभीयते <sup>3</sup> भगवत्तमेन नस्वन्य इति तद्भाष्यभाव ।

कुत एतदिति चेत्, "४त ब्रह्मेत्याचक्षते" (देवमी०), "एतमेव ब्रह्मेत्याचक्षते" (महैतरेय० ३ २ ३.) इति सूत्रे<sup>4</sup> वेदे चासकृत् तस्यैव मुख्यब्रह्मत्वविधे

- 1 भाष्ये (३३५) उदाहृता श्रुतिरियम् "सर्वेश्च वेदै परमो हि देवो जिज्ञास्योऽसी नाल्पवेदै प्रसिद्धचेत् । तस्मादेन सर्ववेदानधीत्य विचार्यं च ज्ञातुमिच्छे-मुमुक्षु " इति ।
- 2 "अकार सर्ववागात्मा परज्रह्माभिधायक । तथौ प्राणात्मको प्रोक्ती व्याप्तिस्थितिविधायकौ" इत्युक्तगुणविस्तर । तथाच सर्वत्र व्याप्त नियामकतया सर्वगत च ब्रह्मोत्यथात पदयोरचं । तच्चात्र विष्णुरेविति व्याख्यातम् । विष्णुराव्यस्यापि व्याप्त्यर्थत्वात् । षकारस्य च नियमना-परपर्यायप्राणनार्थं सर्ववस्तुष्वन्त्यामीत्यर्थत्वात् ।
- 3 त्रिविधमुक्तजीवसङ्गहार्थ द्विधा समस्यते । मनुष्येषु विशिष्टेरिति मनुष्योत्तमा मोक्षयोग्येषु अधमाधिकारिण । तेभ्यो विशिष्टा इति मध्यमाधिकारिण ऋषिगन्धवा उत्तमाधिकारिणो वेवाश्च सगृहीता । विशिष्टेष्विप विशेषेण जिज्ञास्य इति विशिष्य देवा ।
- 4 सूत्र इति देवतामीमासान्तिमसूत्रे । तत्र "विष्णुरेव हि तच्धृते" इति उपान्तिमसूत्रे प्रकृतस्यैव तिमिति परामर्शात् । तथाच "विष्णुरेव" इति देवमीमासापदाम्यामेव भाष्यारम्भेण ब्रह्मपदोदितो विष्णुरित्यत्र साऽपि युक्ति स्मारिता भवति ।

१ "सर्वेश्च वेदैर्जिज्ञास्य" ख ग २ "गम्यते । प्रणवा – "ख.

३ "जिज्ञास्योऽभिधीयते" क ग

४ "तमेत विष्णुमेव ब्रह्मोत्याचक्षते इति सूत्रे" क ख घ

सिद्धत्वात् । "विष्णुर्वद्ध" इतीहापि वक्यमाणत्वाच्च । तथाच श्रुति – "पठेत् वेदानथार्थानधीयीताथ विचार्यं ब्रह्म विन्देत्" (कौधारव०) इत्यादिकाऽधि-कारापादनपूर्वकमेव ब्रह्मैकविषया जिज्ञासां तत्फल च विथत्ते ।। ० ॥

अत्राङ्गः — <sup>2</sup>प्राकृतस्यास्य बन्धस्य निर्वृत्ति ( <sup>3</sup>प्रति प्रकृतिरेव प्रधानपदोदिता प्रभवेदिति सुवचम् ।) तस्मात् प्रधानमेव जिज्ञास्यं प्रतिज्ञातस्यमिति । एतत्-पितृहारक्वात्र प्रकृतिरेव । विष्णुरेव विजिज्ञास्यः, <sup>3</sup> नतु प्रधानमिति प्रतिज्ञाकरणात् । उपप्रशर्चवन्भावः । यथा राज्ञो वर्शनसञ्ज्ञात 
प्रसाद-मन्तरेण बन्धकस्य निगळस्य ज्ञानमात्रान्न तिद्वमुक्तिर्दृष्टा, एवमेव बह्मणो वर्शनसञ्ज्ञातं प्रसाद-मन्तरेण बन्धकस्य ज्ञानमात्रान्न तिद्वमुक्तिर्दृष्टा, एवमेव बह्मणो वर्शन-सञ्ज्ञातं प्रसादमन्तरेण बन्धकस्य प्रधानस्य ज्ञानमात्रान्न तिद्वमुक्तिर्युक्ता । तस्मात् पूर्णपुरुष एवं जिज्ञास्यः सुष्ठु प्रतिज्ञेयः । तथाच श्रृतिः — "आत्मा वा अरे इष्टच्यः श्रोतस्यो मन्तस्यो निविध्यासितस्यः" (बृह्वा० ४.४ ५.) इत्यादिका ।

<sup>5</sup> नन्वेबमपि जीवात्मैव<sup>५</sup> जिज्ञास्यः, न पर<sup>-</sup>, तस्याविषयत्वादित्यत्रापि

 $<sup>^{1}</sup>$  इय कौषारवश्रुतिरिति भाष्ये (३४३) अधिकारनिर्णयनये स्थितम् ।

<sup>2</sup> ब्रह्म विन्देदिति प्रधानेऽपि सावसरम् । तस्यापि ब्रह्मपदगदितत्वादिति जङविज्ञानवादी प्रथम शङ्कते ।

<sup>3</sup> एवम्भाव विष्णोरेव विजिज्ञास्यत्वम् ।

<sup>4</sup> दर्शनसञ्जातिमिति स्थितिकथनम् । राज्ञ प्रसादमन्तरेणेतीयता पूर्यते । "यथा दृष्टभा प्रसन्न सन् राजा बन्धापनोदकृत् । एव दृष्ट स भगवान् कुर्याद् बन्धविमोचनम्" (११४१-२) इत्यनुब्याख्यानम् ।

<sup>5</sup> जडमात्रवादी नास्तिको निरस्त । इदानी जीवतत्त्ववादी सङ्कते । नन्वात्मा वा इत्यनया श्रुत्या अनात्मप्रधानव्यावृत्तिरेव कियते । नतु जीवस्य । तेन जीवात्मैवाऽस्मेति । तदेतदाह – नन्वित्सादि ।

१ ( ) एतदन्तर्गतो भाग सर्वत्र कोशेषु गलित इति यथाप्रकृतोपयोग-मर्यपूरणाय निवेशित ।

२ "प्रकृत" ग ३ "-रेव जिज्ञास्य" ख ग.

४ "मन्तव्य इत्यादिका" क ख ५ "जीव एव" ख.

विष्णुरेव १ विजिज्ञास्यो न जीव इत्युत्तरम् । नहि जीवस्य जिज्ञास्यत्व ब्रह्मत्वं च प्रमाणसिद्धम् । विषयंयेणानुभवात् । सिद्धं च परमात्मनः । श्रुतिवृष्टेः । तद-विषयत्व च २ नास्माक सिद्धम् ३ । तद्वादिनोऽपि हि तदङ्गीकारे सविशेषस्व-प्रसङ्ग <sup>1</sup> । विषयत्वनिषेषमात्राम्युपगमे च ४ तद्विषयत्वं कुर्वारम् <sup>2</sup> । तस्माद-विषयत्वं नाम वाद्धमात्रम् । वन्थ्या मुतवतीतिवत् ३।

किन्द्र, किमय जीवो ब्रह्मव्यतिरिक्त उत नेति पृच्छामः । आद्येऽपसिद्धान्तः । अन्त्ये <sup>प</sup>स्वोक्तदोषः स्वपक्ष एवाऽपतित । नच तद्वधतिरिक्त एव जीवो जिज्ञास्य इत्यन्यो <sup>4</sup> मन्यते <sup>६</sup> । तस्य प्रमाणान्तरिसद्धत्वात् । अमोचक- शक्तित्वाच्च <sup>७</sup> । अहो तिह् भेदवादे जीवस्य मोक्षदानादिकर्मण्यशक्तिः । ईश्वरस्य त्विकारस्याक्रियस्य न किन्द्वदिष कर्माम्युपगन्तुं शक्यम् । अभेदवादे जीवस्य ब्रह्मभावः स्वयमेव फलम् । नच तद् दातव्यम् । दातृदेयाद्यभावात् ।

<sup>1</sup> अविषयत्वधर्मेण वर्मित्वमिति स्विशेषत्वम् । ज्ञानित्वमिवाज्ञानित्वमिप, मौनित्विमवामौनित्वमिप, इभ्यत्विमवानिभ्यत्वमिप हि धर्म एव ।

<sup>2</sup> अङ्गीकृत च विषयत्वम् — "आश्रयत्वविषयत्वभागिनी निर्विशेषचितिरेव" इति वदद्भि ।

<sup>3</sup> तथाहि तत्त्वदीपिका — "ब्रह्मणोऽविषयत्वमनपनोचैव प्रतिपादयित शास्त्र-मिति च विरुद्धम् । वन्थ्यात्वमनपनोचैव मातुर्जात. पुत्र इतिवत् ।"

<sup>4</sup> अन्यो मायावादी न मन्यते । ननु ततोऽप्यन्यः कोऽपि साहसिकस्तींह $^{7}$  तदप्यचारु । कुत $^{7}$  तस्य प्रमाणान्तरिसद्धत्वादित्यादि ।

१ "रेव जिज्ञा - " घ.

२ "- त्व तु नास्माकम्" क. घ

३ "श्रुतिसिद्धम्" क

४ "- गमे तद्विषय - " ख

५ "अन्ते" ग

६ "मन्येत" ख

७ "अमोचकत्वाच्च" ग.

तस्माच्चेतनैवय<sup>3</sup>मेव जिज्ञास्यमिति वय बूम इति चेत्, मैवम् । तत् किं तद्वतो भिन्नमभिन्न वैत्यादि विकल्पासहत्वात् । स च विकल्पस्तत्त्वदीपिका व्यार्थे-विस्पष्ट व्यास्थातः –

"तत् किं तद्वतो भिन्नम्? जताभिन्नम्? भिन्न चेत्र सत्य मिथ्या वा? सत्यत्वेऽद्वैतहानिः । मिथ्यात्वे भेदसत्यता स्यात् । अभिन्नं चेत् ' जीवत्वे ब्रह्मत्वेऽपि स्वयम्प्रकाशत्वेन वित्यसिद्धमिति नोपदेष्टच्यम्" (तत्त्वदी०पृ. ६ प ७-६) इति ।

अपिच, दात्रेयाधनङ्गीकारे सम्बन्धोऽपि न सम्भवति । प्रतिपाद्यप्रतिपादक-लक्षणः सम्बन्ध इति चेत् वर्षित्र त.द्भेदोऽङ्गीकर्तव्यः । कुतः पुनर्भेदान्तर-निवारणम् ?

नचायं भेदस्तदैक्यवद् विकल्पासहः । विशेषेण गतिसिद्धेः । <sup>2</sup>नचेश्वरस्याकियत्वं कर्तृत्वनिवारकम् । किन्तु कार्यत्वनिवारकमेव । श्रृत्यादिभिस्तया दर्शनात् ।

<sup>1</sup> यद्यप्यविषयत्वात् प्रतिपाद्यत्वमि न समस्तीति पुरस्तात् प्रास्तावि । तथाऽप्यभ्युपगम्येद दोषान्तरमुच्यते – तींह तद्भेद इति । समृष्टि सर्वाऽपि हि भेदेन गिभणी भवति । यदि तु सोऽम्युपगम्येत प्रतिपादस्य च प्रतिपाद-कस्य च, किमिति न प्रतिपत्तु. ? एवमन्येषामिपि ।

<sup>2</sup> अफ्रियत्विमत्यिक्यमाणत्वमेव । युज्यते तत्सर्वकर्तुरित्याह – नचेत्यादि । अत एव "सर्वकर्ता न कियते" इत्याहाऽचार्य । न विक्रियते च । तेन चपादानतैव निरस्ता । न निमित्तता ।

१ "चैतन्यैक्य - " ग

२ "तद्वतो भिन्नमित्यादि" क ख घ.

३ "तत्त्वप्रदीपिका –" ग

४ "भिन्नत्वे सत्यम्" ख

५ "अभिन्नत्वे जीवत्वे" क.

६ "प्रकाशमानत्वेन" ग

७ "लक्षणः स इति चेत्" क.

<sup>&</sup>quot;ितराकरणम्" ग

अविकारत्वं व प्रकृत्यादिवत् परिणामादिराहित्यमेव । सस्माद् भेदवादि-नामेव दातृदेयादिसम्भवान्मोक्षसिद्धिरित्यिमप्रायेण "विष्णुरेव" इति भिन्ना-र्यावधारणम् । स्वयमेव भगवान् भेद विस्पष्ट व वस्यति — "अन्यश्च जीवत " इति । "पृथगुपदेशात्" (२ ३.२८ ) इत्यादिमा भगवत्तमश्च । "तथा जीवेदवरी भिन्नौ सर्वदैव विलक्षणौ" इति च श्रुतिः । अतः परममञ्जलो मुख्येष्टदेवो भगवान् ४ विष्णुरेवेष्टफलदात्त्वाज्जिज्ञास्य इत्यधिकरणस्यार्य ५ ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

जिज्ञास्यस्य ब्रह्मणः १ स्वरूपलक्षणविवक्षया "जन्माद्यस्य यतः" (११२.) इति सूत्रार्थं वक्ति – "स्त्वेकर्तां" इति । "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत् प्रयन्त्यभिसंविद्यन्ति । तद् विजिज्ञासस्य । तद् ब्रह्मा"

"यथा पक्षी च सूत्र च नानावृक्षरसा यथा । यथा नद्य समुद्राहच शुद्धोदलवणे यथा । यथा चोरापहार्यो च यथा पुविषयाविष । तथा जीवेहवरी भिन्नौ सर्वदेव विलक्षणो" इति ।

परमोपनिषदियम् । विष्णुदासार्यस्तु महोपनिषदित्याह । एतद्वचनोदाहरणेन यदीद भेदे मान र्तीह तत्त्वमसीत्यभेदेऽपि समानमिति शङ्काऽपि निर्मूलिता ।

2 परममञ्जल इत्ययशब्दस्यैवार्थान्तरम् । एतदिप विष्णुपवेनैव मञ्जलाचर-णाद् भापितप्रायम् । मुख्येष्टदेव इति कार्यतावादापनोदार्थम् । विस्तृत चैतदनुष्याख्याने – "कार्य साधनमिष्टस्य भगवानिष्टदेवता । मुख्येष्ट वा सुमनसा प्रेयस्तदिति च श्रुति" इति । तदेवाऽह – इष्टफलदत्वादिति । अत शब्दार्थोऽयम् । एतदपीष्टफलदत्वेन विशेषेण विशिष्टो जिज्ञास्य इति भाषितमेव ।

<sup>1</sup> विष्णुतत्त्वविनिर्णयोदाहृता श्रुतिरियम् -

१ "अविकारित्वम्" ग २ "स्वयमेव भेदम्" ख

३ "भेद स्पष्टम्" ग ४ "-देवो विष्णु-" क ख ग

प्र "इत्यधिकरणार्थं स्यात्" ग ६ "अस्य ब्रह्मण<sup>"</sup> ग

(तैत्तिरी० ३.१.१.) इत्यादि <sup>१</sup>श्रुतेविणुरेव सर्वस्यास्य <sup>२</sup> जगतो जन्म-मोक्षादेः <sup>1</sup> सर्वस्य च कर्ता । अत एवासौ वैदैविचारणीयः <sup>2</sup> ।। ० ।। २ ।। ० ।।

अथ प्रत्यक्षादिप्राह्यत्वे ताबतैव परिपूर्तर्ने जिज्ञास्यत्वनियम <sup>3</sup> इति शङ्का-निवृत्तये "शास्त्रयोनित्वात्" (१.१.३) इति सुत्र व्याख्याति — "आगमोदितः" इति । मोक्षादिकर्तुरीश्वरस्य प्रत्यक्षायोग्यत्वात्, अनुमानेन च <sup>3</sup> सप्रतिसाधनेन दुस्साधनत्वात्<sup>४</sup>, निर्दोषवाक्यात्मकरागमेरेय प्राह्यत्वमेष्टव्यम् । "नेन्द्रियाणि नानुमानं वेदा ह्येवैन वेदयन्ति" (भाल्लवेय०) इत्यादिश्रुतेश्च । नचाऽगमस्य प्रामाण्य नास्तीति वक्तुं युक्तम् । तिप्रयेषकवाक्य स्यापि तदभावप्रसक्तेः । तस्मात् सर्वेवाऽपि नाऽगमप्रामाण्यनिषेषः शक्य । युज्यते च तस्य प्रामाण्यं विद्यात्वात् । तस्य प्रामाण्यं विद्यात्वात् <sup>5</sup>। तच्च भगवान् वक्यति — "वेदा नित्यत्वान्मानमुत्तमम्" इति ।

मोक्ष इति बन्धान्मोक्ष । तेन कर्तेति युज्यते । यदि परममपि पद विवक्ष्यते तदा कर्तेति दाता ।

<sup>2</sup> यतो विष्णुरेव सर्वकर्ता, अत स एव विजिज्ञास्य इति समस्तान्वय ।

<sup>3</sup> वेदैिवचारणीयत्विनयम इत्यर्थ ।

<sup>4</sup> इय भाल्लवेयश्रुतिरिति तत्त्वनिर्णये स्थितम् ।

<sup>5</sup> निर्दोध हि बाक्यमागम । अत एवैतावन्तमर्थमिभसूचियतु तत्पदमुपादत्त भगवानागमोदित इति । अन्यथा शास्त्रोदितो वेदोदित इत्याद्यवक्ष्यत् । उक्त च - "प्रत्यक्षवच्च प्रामाण्य स्वत एवाऽगमस्य हि" इति ।

१ "इति श्रुतेर्विष्णु - " क

२ "सर्वथाऽस्य" ग

३ "-मानेन सप्रति-" क

४ "दुस्साधत्वात्" ख. ध

५ "तिभिषेधवाक्य – " ख घ.

६ "च प्रामाण्यम्" ख

अतः 1 केवलागमगम्यत्वादीश्वरोऽवश्य जिज्ञास्यः प्रत्यज्ञायि ॥ ० ॥ ३ ॥ ० ॥

यदि <sup>2</sup> तद्वच्छास्त्रैकगम्यस्तदन्योऽपि स्यात्, तर्हि <sup>8</sup> स वाऽय वा जिज्ञास्य इति विकल्पः स्पादित्याशङ्का परिहरन् "तत्त् समन्वयात्" (१.१४.) इति सूत्र व्याख्याति – "समन्वयात्" इति । विष्णुरेव समन्वयावागमोदितः, नान्य इत्यन्वयः । अय भाव । <sup>3</sup>सोऽय भगवानेक एव <sup>2</sup> तत्तद्वावयपदादीना पुमुख्यान्वयात् <sup>3</sup> सर्वकर्तृत्वेत वेदेषूदितः, तथैवेतिहासपुराणादिष्वपि ४ स एवोदितः । कृत ? तत्तच्छन्दप्रवृत्तिहेतुना भ गुणाना तस्मिन्नेव सम्यक्

<sup>1</sup> निर्दोषताया अप्यागमपदार्थत्वादागमा इति सदागमा । सर्व वाक्य साव-धारणिमत्यागमोदित इति सदागमैकविक्रेय । अथवा यत आगमोदित एव सर्वकर्ता यतश्च विष्णुरेव सर्वकर्ताऽऽगमोदितोऽत स विष्णुरेव विजिजास्य इति मूलान्वय । तदेतदुक्तम् – अत केवलागमेत्यादि ।

<sup>2</sup> धर्माधमदिर्नाकनरकादेश्च शास्त्रैकगम्यत्वात् तद्वदिति । परममुख्य-तत्परत्वेनेत्यर्थं । अवात्तर हि तत्परत्व धर्मादिषु । एकशब्दो वा मुख्या-थॉऽपि व्याख्येय । परममुख्यवृत्या मोक्षदत्वेन वा शास्त्रगम्य इति ।

अभावानेव सर्वेरिंप पद सर्वेरिंप वेदैरुच्यते इति प्रथमा प्रतिज्ञा । कुत ? समन्वयात्, पदादीना परस्पर सुमुख्यान्वयात् । तथाऽपि स एवेति कृत ? शब्दार्थाना तिस्मन्नेव सम्यगन्वयात् । तदिष कृत ? समन्वयादेव । उपन्नमादितात्पर्येलिङ्गादिति । उक्त हि भाष्ये — "अन्वय उपपत्त्यादिलिङ्गम्" इति । अपिच श्रुत्यन्तरसमन्वयात् समाख्यातश्चैतत् सिद्धघति । यथा "आत्मा वा इदमग्र आसीत्" इति श्रुत्ति "नारायणो वा इदमग्र आसीत्" इति श्रुत्ति । तथाच समन्वयादित्येकेनैव भाष्यपदेन त्रिविकमपदेन पूर्वदेवा इव पूर्वपद्मा सर्वेऽपि प्रतिक्षिग्ता भवन्ति।

१ "तदास वा" ग

२ "भगवानेव" क

३ "सम् मुख्यान्वयात्" ग

४ "- हासपुराणेऽपि" ख

४ " - प्रवृत्तिनिमित्तानाम्" क

सम्बन्धात् । तिवदं विचार्यमाणं सत्युपकमादितात्पर्येलिङ्गादवगम्यते । निर्णीत-श्रुत्युन्तरसाहाय्याच्च । अतो न विष्णोरन्यो मोक्षदत्वेन ज्ञास्त्रगम्योऽस्ति । येनोक्तविकत्पाहाङ्कावकारा १ । "नान्यः" (पुरुष० १७) इति श्रुति-प्रतिवेधवलाच्च तदभावोऽवसीयते ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

ननु नाय सर्वधन्यसमन्वयः परमात्मनि समस्ति <sup>2</sup> । अशब्दत्वश्रुतिभिस्तथा-त्वावघारणात् <sup>2</sup> । सक्षणयैव हि <sup>3</sup> तद्वघवहारो निर्वोद्धन्यो विद्वद्भिरिति पूर्वपक्षं प्रतिक्षिपन् <sup>४</sup> "ईस्नतेन्नीशब्दम्" (१.१५) इत्येतदिध करण विवृणोति – "ईस्नतेश्च" इति । अत्र चशब्दः नाशब्दमिति <sup>3</sup> सूत्रावयवार्थ-प्राह्कः <sup>8</sup> । ईस्नतेश्च आगमोदित एव विष्णुर्भगवान् । तथाहि – यसत् समन्वय-गम्यत्वेन प्रतिज्ञातं सर्वोत्कृष्टः विष्णवास्य बद्धा तत् तावजाशब्दम् । कुतः? "पुरुषमोक्षते" (षट्प्रश्न०५५.) इत्यादावीक्षणीयत्वप्रतीतेः । सच वचन विनाऽऽगमगम्यस्य प्रत्यक्षगम्यस्येवेक्षणीयत्वं सम्भवति । यथा धमदि । तस्मा-दीक्षणीयत्वान्ययानुपपत्या किं तदिति प्रश्नपरिहारान्यथानुपपत्या च शब्दोदित-मेव तदेष्टर्यमित्यर्थः।

<sup>1 &</sup>quot;तमेव विद्वानमृत इह भवित नात्य पत्था अयनाय विद्यते" इति तैत्तिरी-याणाम् । "तमेव विदित्वाऽति मृत्युमेति नान्य पत्था विद्यतेऽयनाय" इति च क्वेताक्वतराणा पाठ ।

<sup>2</sup> समस्ति सम्भवति ।

अगगमोदित इत्यनुकर्षार्थश्चकार । तेन नाशब्दमिति सुत्रावयव मुगृहीतार्थो भवति ।

१ "येनोक्तशङ्कावकाश" ख

२ "तथाऽवधारणात्" ग

३ "लक्षणयैव तद्वचव - " क.

४ "प्रतिक्षिपत्" ग

५ "इत्यधिकरणम्" ग

६ "सूत्रावयवग्राहक" ख

पुनत्यादिभिर्याच्यत्वदर्शनादिति वा ईक्षांतराब्दक्षः अन्वयवस्य भ कय वाच्यत्व पुक्तितो दृश्यमिति चेत्, अविषयत्वमेव क्ष्यं हुस्क्रेट स्वाहितदर्शनादः । "श्रोतच्यो मन्तच्य" (बृह्दा०४.४ ४.) इत्यादौ च वाच्यत्ववचयत्व-वर्शनात् । अशब्दत्वभूतयस्त्वप्रसिद्धत्वादेवाबाच्यत्व वदित "अशब्दत्वभूतयस्त्वप्रसिद्धत्वादेवाबाच्यत्व वदित "अशब्दत्वभूतयस्त्वप्रसिद्धत्वादयस्य सक्षणा युच्यते । अदृष्टत्वात् । नच निविशेषत्वान्नाय दोष इति वाच्यम् । निविशेषत्वविशेषस्यानपायात् । भ नच निविशेष नाम अ भूत्यादन्यद् भवितुमईति । अत्योन्यलक्षणसाम्यात् । अस्माक तु सविशेषानन्तगुणत्वाद् ब्रह्मण सर्वशब्दवाच्यत्वं सुग्रह्मित्यनव्यम् ॥ ० ॥

"गौणस्चेन्नाऽत्मराब्दात्" (१.१ ६.) इत्यादीनि च ४ सुत्राण्यनेनेव वाक्येन व्याख्यातानि भवन्ति । तत् कथम्? अशब्दत्य निराकुर्वेदचराब्दो गौणत्वमिप निराकर्तुमलम् । समुच्चयवाचकत्वात् <sup>2</sup> । ईक्षतिशब्दस्त्यात्मशब्दार्थमुप-

<sup>1</sup> यदि निर्विशेषत्व प्रामाणिकम्, न तर्हि निर्विशेषत्व विशेषो दोष । निर्विशेषत्वमनपहायैव हि धर्मान्तरिनवारण निर्विशेषत्व नाम । निर्हि राज्ञ सभाया न भणितव्यिमित्याज्ञा स्वेनैव व्याहत्यते । स्यादेवम्, यदि निर्विशेषत्व प्रामाणिकम् । न भो । श्रूत्यसमानयोगक्षेमस्य तस्य सौगतादत्यत्र शरणिवरहणात् । तदेतदाह – नचेत्यादि ।

<sup>2</sup> अयमर्थ । ईक्षतेश्चेति चकार आगमोदितश्च इत्यप्यन्वेति । आगमोदित इत्यशब्दत्व निराकारि । चशब्दाद् गौणत्वमपि । तथाच न केवलमाग-मोदित इत्यशब्द इति किन्त्वगौणश्च । कुत-? ईक्षते । आत्मशब्देनेक्षणादि-गुणैराततत्वदर्शनात् । स हि साक्षादीक्षते । अय च "जानय आत्मानम्" इत्यात्मशब्देन ततश्चागौणत्वेन स ह्यागमोदित इति वर्णकान्तरम् ।

१ "अप्रमेयस्य" स्त

२ "इत्यादौ वागादि - ख

३ "निर्विशेषत्व नाम" क ग

४ "इत्यादीनि सूत्रा – " ख

लक्षय<sup>1</sup>तीत्युपपत्ते. १ । तद्वत् तन्निष्ठमोक्षोपदेशादीश्च <sup>२</sup> ।

अथवा, अस्मिन्नचि <sup>३</sup>करणे "ईक्षते " इति प्रथम हेतु <sup>४</sup>मुक्त्वा चशब्देन आत्मशब्दादीनि <sup>५</sup> हेत्वन्तराणि समुच्चिनीति । हेतुमतस्तु <sup>६</sup> प्रागेव "आगमोदित " इति चचनात् सिद्धे ।। ० ।।

नचैतावता येनकेनचित् पदेन यिकि श्वित् संप्राह्यमित्यतिप्र श्यञ्जः । ईदृशमेवा-नेन संप्राह्य नान्यादृशमिति विशेषक्लृप्तेः । निह् वयमिह ८ यिकि श्विदसूत्रितम-भाषितमवेदवेदितमयुक्तियुक्तं चाभिप्रेतं ९ बूमः । नापि सर्वयाऽप्यशक्यम् १० । किन्तु लोकतो वेदतो वा रूढमेव हि वक्तुं शक्यं नाम । तदेवेष्टमप्युक्त बूमः १० । तत्सम्बद्धमेव चोपलसित समुच्चित च सदृशमेव । अनयोरप्येतादृशशक्ति-विषयत्वात् । परिगृहीतश्चायं न्यायः सर्वत्रापि शाब्विकः १० । सल्लक्षणेषु

१ ईक्षणादीनात्मनो धर्मान् बदन् धर्मिणमात्मानमुपलक्षयति तेन बाच्येन बाचकमात्मशब्द कटाक्षयतीत्युपपत्ते ।

१ "उपलक्षयत्युपपत्ते" ख ग घ

२ "तन्निष्ठस्य मोक्षादीव्च" क ख ग

३ "एतस्मिन्नधिकरणें" ग

४ "प्रथमहेतु –" ख. ग

५ "आत्मशब्दादित्यादीनि" ख घ

६ "-- मतस्तु आगमोदित " क ग

७ "सग्राह्यमिति प्रसङ्ग" ख

द "न वयमिह" क ग

६ "-युक्तमभिष्रेतम्" क ग "अयुक्तिक चाभिष्रेतम्" ग

१० "नाप्यश्चवयम्" ग

११ "-ष्टमपि वक्तु ब्रूम " क

१२ "सर्वत्र शाब्दिकै" ग

शास्त्रेषु सुलक्ष्यत्वात् । लोकेऽप्येव <sup>1</sup> गृष्टिमदादित्यादौ वत्स वेत्यपि ग्राह्यम् । न तावता वत्सतरमपी <sup>2</sup>त्यादि । अतोऽत्र नाति <sup>४</sup>प्रसङ्घः ।

<sup>2</sup> अत्रायमाशयः । ईक्षतेः, आत्मशन्दात्, तन्निष्ठमोक्षोपदेशात्, हेयत्वावचनात्,

<sup>1 &</sup>quot;एकवारप्रसूता गौर्गृष्टि " इत्याभिधानम् ।

भाष्ये गदितमुपलक्षितं समुच्चितं च समुदितमधिकरणार्थसार समृह्णाति – अत्रायमाशय इति । वस्तुतस्तु ईक्षतेरिति मुसत एव सर्वाण्यप्यधिकरण-सूत्राणि व्याचस्यौ भगवान् भाष्यकार । तथाहि - ईक्षते पुरुषमीक्षत इतीक्षणीयत्वश्रवणादिति प्रथमसूत्रार्थ । "गौणश्चेन्नाऽत्मशब्दातु" (११६) इति द्वितीयमपि सूत्र व्याख्यातमीक्षतेरिति । "आत्मान पश्येदित्यात्मत्वेनेक्षणश्रवणात् । ईक्षणीय आत्मनि बहुलमात्मशब्द-प्रयोगवीक्षणात् । "तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात्" (११७) इति तृतीयम् । एतदप्याह - ईक्षते । तस्याज्यमन ईक्षणादेव "यस्यानुवित्त प्रतिबुद्ध आत्मा" इति मोक्षोपदेशदर्शनात् । "हेयत्वावचनाच्च" (११८) इति चतुर्थम् । एतदप्युक्तम् - ईक्षते । "तमेवैक जानम" इति तस्यैव केवल हेयप्रत्यनीकतयेक्षणीयत्वदर्शनात् । "स्वाप्ययात्" (११६) इति पञ्चमम् । इदमप्याह – ईक्षते । "आत्मन्येव विलाययति" इति स्वस्मि-न्नेवाप्ययदर्शनात् । "गतिसामान्यात्" (१११०) इति षष्ठम् । इदन्तु सूत्र विष्णुरेव समन्वयात् सर्वागमोदित इति पुरैव निगदव्यास्थातम् । "श्रुतत्वाच्च" (११११) इति सप्तमम् । इदमप्युक्तम् – ईक्षतेरिति । श्रुतिभिरीक्षणीयत्वमेव हि श्रुतत्व नाम । एवमीक्षतेरिति त्र्यक्षरी साक्षादेव सप्तापि सूत्राणि व्याचक्षणा "अनन्तोऽर्थ प्रकटित" इति वच. प्रत्याययति । नच सूत्रपदाना तर्हि वैयथ्यं शङ्कचम् । पञ्चरूपाद्यमितार्थ-विवक्षयाऽनन्तश्रुतिनिर्णायकतया च सार्यक्यात् । मन्तुरवबोधाय सग्रहण-मेव हि भाष्योद्देश । न तावता गतार्थता । नह्योद्धारेण त्रयी गतार्था भवति।

१ "सुलभत्वात्" ग

२ ''चेत्यादि ग्राह्मम्'' क ख

३ "वत्सान्तरमपीत्यादि" ग

४ "अतो नाति –" ख "अतो नात्राति –" ग

स्वाप्ययात्, गतिसामान्यात्, श्रुतत्वाच्च न गौणो नाशब्दश्चायम्, तस्मातं परमात्मन्येव सर्वशब्दसमन्वयप्रतिज्ञाया नाणुरपि विरोधोऽस्तीति ॥०॥ १॥०॥

अथास्मिन्नध्याये <sup>१</sup> तमेव समन्वयं साधयति । तत्र प्रथमपादेऽन्यत्र प्रसिद्धाना नाम<sup>2</sup>शब्दानां साधयति <sup>1</sup> ।

"ब्रह्म पुच्छम् — 2" (तेत्तिरीय० २ ५ २.) इति श्रुतेयंस्यकस्यचिववयवमात्रत्वेन प्रतिते ब्रह्मणि ३ कथमानन्दमयादिशब्दानामवयविनि प्रसिद्धाना समन्वयः सिद्ध्यति? कुतश्चेतावन्मात्र भससम् मीमास्यमिति मन्दाशङ्का "परिहारायाव-यवमात्रातिरिक्तं ब्रह्मित वक्तुम् — "आनन्दमयोऽम्यासात्" (१ १.१२) इत्यधिकरण व्याख्याति — "पूर्णानन्दः" इति । अनेन च भाष्यपदेनात्मिन्नधिकरणे आनन्दमयो विषय इत्युक्तं भवति । तत्राय सशयः — किमयमानन्दमयो ब्रह्मादिः प्रकृतिविष्णुर्वेति । कि तावत् प्राप्तमिति विचार्यते । ब्रह्मशब्दावेव ब्रह्मादिः प्रकृतिविष्णुर्वेति । कि तावत् प्राप्तमिति विचार्यते । ब्रह्मशब्दावेव ब्रह्मादिः प्रकृतिवीऽनन्दमय इति पुर्व पक्षः । तत्र ब्रह्मशब्दस्य सोपचारत्वात्, अत्र परममुख्यार्थत्वाच्च थ विष्णुरेवाऽनन्दमय इति सिद्धान्त इत्याद्यधिकरणः अञ्जी

<sup>1</sup> साधयति समन्वयमिति वर्तते ।

<sup>2 &</sup>quot;तस्माद् वा एतस्माद् विज्ञानमयात् । अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय । तेनैष पूर्ण । स वा एष पुरुषविघ एव । तस्य पुरुषविघताम् । अन्वय पुरुषविघ । तस्य प्रियमेव शिर । मोदो दक्षिण पक्ष । प्रमोद उत्तर पक्ष । आनन्द आत्मा । ब्रह्म पुच्छ प्रतिष्ठा" इति समग्राऽऽनुपूर्वी ।

१ "अस्मित्रध्याये" ग

२ "प्रसिद्धनामशब्दानाम्" ग

३ "प्रतीतब्रह्मणि" क े "प्रतीतेर्भ्रह्मणि" ख

४ "कुतरचैतन्मात्र –" ख.ग घ.

५ "- मित्याशङ्कापरि - " ग

६ "पूर्वपक्ष" कखा

७ "म्ल्यत्वाच्च" ग

प्र "इत्यधिकरण —" ग

सङ्गीता ' ऽन्यत्रात्रापि <sup>1</sup> संगृहाते । विषयोक्त्यंव सक्षयादे स्पूपलक्ष्यत्वात् । एवमेवाधिकरणान्तरेष्वपि साष्टाङ्ग <sup>2</sup> एव नयः पृथक् <sup>2</sup> सर्वोऽपि सूच्यते, यत्राधिकरणार्थं पृथग् गृह्यते । सह गृह्यते चेत्रयोऽपि सहैव । अपिचास्मिस्तत्त्व-वादप्रमेये विष्णुरिति विद्योध्यपदेन धर्मिणं गृहीत्वा, विद्योखण्यदान्तरे सिषाधियिवितान धर्मान्तराणि तस्य प्रतिश्रुत्य, समन्वयादिति हेतुं प्रयुज्य, ईक्षतेरन्वय-व्याप्त्या चकारादनीक्षतंत्र्यंतिरेकव्याप्त्या च श्री (साध्य प्रसाध्य ) खबदि- अत्युद्धाहरणमुदाजहार । सिषाधियिताना धर्मान्तराणामितवहृत्वात् पर्यायेण तत्तत्प्रतिज्ञानम् । नामहेत्वादेस्तु प्रायेण निर्विद्येषत्वारपृथकप्रयोगः । एव तत्साधनधर्माणा साध्यर्थमिण सम्यक् सयोगात् स्वपक्षसाधने कृते <sup>4</sup> परपक्ष-द्वषण द्वितीयेऽध्याये ' करिष्यते । स्वपक्षदोधपरिहारक्ष सुक्तिक्ति. <sup>5</sup> । अनेनैव

<sup>1</sup> अन्यत्र सङ्गीता कथिताऽत्रापि सगृह्यते ।

<sup>2</sup> ननुकानि तान्यङ्गानि, यैरप्टाङ्ग इत्युच्यते। उच्यते – विषयस्तावदादिम । स्थायो द्वितीय । पूर्वस्य चापरस्य च पक्षस्य त्रीणि त्रीण्यङ्गानि । पूर्वपक्षस्यभ्यंनम्, सिद्धान्तियिष्यमाणिनराकरणम्, विपर्यये पर्यवसानमिति पूर्वपक्षस्य । सिद्धान्तसाधनम्, पूर्वपक्षदाधनम्, प्रयोजनोपसहारक्षेत्यपर-पक्षस्यत्याहत्याष्टाङ्गो नय उच्यते । पूर्वपक्षस्यैकीकरणेन, सिद्धान्तसाधनेनैव पूर्वपक्षदाधन च गतार्थ मन्यमाना पञ्चाङ्गमप्यधिकरणमाहु ।

<sup>3</sup> खशब्दवित्यर्थं । तद्यथा "कृट ख विदल व्योम" इति भूताकाशे प्रसिद्धमिप खिमति नाम "ख बहा" इति श्रौतप्रसिद्ध्या मुख्यवृत्त्या ब्रह्मपरिमिति शायते तद्वदन्येऽपि लोकशब्दास्तत्त्गुणसमन्वयादिति ।

<sup>4</sup> ब्रह्मशब्दाम्यासादिहेतुकृतवर्माणा साघ्यधर्मिणि विष्णौ सम्यक् सयोगात् स्वपक्षस्य विष्णोरेवाऽनन्दमयादित्वस्य साधने कृत इत्यादि ।

<sup>5</sup> करिष्यत इति वर्तते द्वितीयाध्याय एव ।

१ "सगृहीता" ग २ "नय सर्वोऽपि" ख

३ "व्याप्त्या वा" घ

४ ( ) एतदन्तर्गतो भाग कोशेषु गलित । अर्थसाङ्गत्याय यथासम्भव निवेशित ।

५ "द्वितीयाध्यावे" ग

वावेन साक्षात् तत्त्वे निर्णीते सत्यन्त्याव्यायाम्यां साधन फलं च प्रपञ्च्येते १ इति भवति रमणीयम् । तत्मात् सोऽय समन्वयज्ञव्यस्तास्ताः सिद्धान्तयुक्तीर्विक्तः । तथाचावोचद् भगवानेव भाष्ये – "अन्वय उपपत्त्याविलिङ्गम्" (१.१.४.) इति । तैरेव च न तत्त्व निर्णीयते । "तैः सम्यक् प्रविचारिते । मुख्यार्थो भगवान् विष्णुः ! – " (११.१२०.) इति ह्यनुव्याख्यायाम् । एवश्वास्मिन्नधिकरणे ब्रह्मशब्धान्यस्यास समन्वयज्ञब्दोक्तः । उत्तरे तद्वभीपदेज इत्यावि वैवितव्यम् ।।०।।

अयमधिकरणार्थं. – आनन्दमयादिप्रकरणेषु ब्रह्माब्दस्याभ्यासाद् <sup>३</sup> विष्णुरेव पूर्णानन्दः पूर्णान्नादिश्च <sup>2</sup> । नचान्नादीना <sup>४</sup> विकारो मयडर्थो मन्तन्यः । क्वचित् तवर्थस्यापि मयटो विष्णावर्थान्तरमेव सुधटमिष्टम् । निर्विष्टं चैतद् विस्पष्ट प्राचुर्यापरपर्यायं पूर्णत्वं नाम <sup>3</sup> । यस्य खत्वानन्दः "को ह्येव <sup>4</sup> – " (तैत्तरीय० ३ ७.) इति सहेतुव्यपदेशं विवीयते <sup>5</sup> प्रतिज्ञामात्रेणार्थसाथन-

<sup>1 &</sup>quot;उपक्रमादिलिङ्गेस्यो नान्या स्यादनुमा तत । त एवान्वयनामानस्तै सम्यक् प्रविचारिते । मुख्यार्थो भगवान् विष्णु सर्वशास्त्रस्य नापर" इत्यनुव्याख्यानवचन समन्वयाधिकरणगम् ।

<sup>2</sup> ईक्षतेरचेति चकार पूर्वत्रोत्तरत्र चान्ययी देहलीदीपसमानधर्मा । तेन पूर्णानन्द इत्यत्राप्याकृष्यते पूर्णानन्दश्चेति । तस्य चार्यं उच्यते – पूर्णान् सादिरचेति ।

<sup>3 &</sup>quot;विकारशब्दान्नेति चेन्न प्राचुर्यात्" (१११३) इति द्वितीय सूत्रमनेन ब्याकृतम्।

<sup>4 &</sup>quot;को ह्येबान्यात् क प्राण्याद् यदेष आकाश आनन्दो न स्यात्" इति समग्रा श्रुति ।

<sup>5</sup> तथाहि सूत्रम् — "तद्वेतुव्यपदेशाच्च" (१११४) इति । "भूमा सुख नाल्पे सुख भवेत्" इति वचनादिदमपि पूर्णानन्दपदोदितम् ।

१ "प्रपञ्च्यते" क ग.

२ "तैरेव तत्त्वम्" ख

३ "- शब्दाम्यासात्" क ग

४ "नचाऽनन्दादीनाम्" क ख घ

पटुनाऽपि <sup>9</sup> वेदेन । निह् निर्हेनुकमेव केवल <sup>२</sup> केनचित् करुप्यते । स तावत् प्रमाणतः पूर्णानन्दः । मन्त्रवर्णवाक्यस्य सत्यादेः <sup>1</sup>आनन्दादिप्रकरणाना च सामान्यविशेषोक्तित्वात् । तद्गीयमानस्य च तदानन्दादे पूर्णत्वं भवति पूर्वान् परानुसन्धानेन <sup>2</sup> । महाबाक्यार्थत्वात् । निह् केवलाल्पवाक्यार्थं पूर्णतामर्हति । नच तदितरः प्रकृतिविरिचादिः पूर्णानन्द इति वक्तुं पायंते । परनन्त्रत्वात्, परिच्छ्यत्वाच्च <sup>3</sup> । विष्णोः स्वातन्त्र्यादसद्भावात्, स्वकोयेषु ब्रह्मादिषु यथायोग्यानन्दपरिपूरणाच्च <sup>3</sup> पूर्णानन्दत्वं <sup>४</sup> सुयुक्तम् ।

शतशतांशाविभावेन सङ्ख्या परिमाणेन च परिमिता<sup>भ</sup>नन्वेभ्यश्चतुर्मुख-मुखेभ्यश्चिरप्रकृतेश्च परिच्छिन्नानन्वाया <sup>६</sup> वाडमनसागोचरत्वेनामितानन्वस्य विष्णोर्भेदव्यपदेशोऽपि <sup>4</sup> पूर्णानन्वपदवेदितः <sup>७</sup> । अमितस्यैव मुख्यत<sup>,</sup> पूर्णत्व-८ सम्भवात् ।

<sup>1 &</sup>quot;सत्य ज्ञानमनन्त ब्रह्म" इति वाक्यस्य ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् — "मान्त्रवणिकभेव च गीयते" (१ १ १४) । मन्त्रवर्णेऽनन्त-पदेनैवाऽनन्दिनिर्देशात् । पूर्णमेव ह्यनन्तम् । तेन पूर्णानन्दपदेनैव मान्त्र-वणिकताऽपि निरूपिता । तथाचानुब्याख्यानम् — "अनन्तत्व सुनिर्णीत पूर्णानन्दो हि नाल्पके" इति ।

<sup>3</sup> तथाच सुत्रम् — "नेतरोऽनुपपत्ते" । (१११६) परिन्छित्रत्वादिति पूर्णपदवेदित हेतुमाह । परिच्छेदो ह्यपूर्णता । एव पूर्ण एव हि स्वतन्त्रो मवित । स्वकीयेषु स्वयोग्यमानन्द पूरयतीति पूर्णानन्द इति च गमनि-कान्तरम ।

<sup>4</sup> तथाच सूत्रम् - "भेदव्यपदेशाच्च" (१११७) इति ।

१ "पटुना वेदेन" क २ "निहेंतुकेन केवलम्" खग

३ " - नन्दपूर्णत्वाच्च" ग ४ " - त्व युक्तम्" ग

५ "च सुमिता –" क ख घ ६ "परिच्छिन्नाया" क ख. घ

७ "-पदोदित" खग द "पूर्णानन्दत्व-" क

नच तत्त्तदनुमानैरानन्दस्य चिष्णोङ्नत्वं केनापि स्वापादम् । यथाकामतया तेषामाभासत्वात् । किन्तु यथाश्रुतिसिद्धानेकविद्योषाणामनपायात् पूर्णत्वमेव निर्णात सुन्नेयम् ।

² स्वयोग्यतानुसारेण भिक्तज्ञानादिसाधनैः पूर्णं जीवं स्वसमीप आदाय आ समन्तात् नन्दयति भगवानिति च पूर्णानन्दो भाष्यते । स हि सहभोग मुक्ताय करोति । ³ सोऽयमवयिति स्विस्मन्नवयवेषु च स्वकोयेषु प्रत्येकं ज्ञानादिगुणैः पूर्णं एवाऽनन्दनामको विष्णुः । स्वगतभेदराहित्यात् । एवञ्चैकस्यैवेदवरस्या-वयवावयविभावः सम्भवति, श्रृत्युपदिष्टत्वादित्यर्थः ।

एवं तावत् सकलकविकुलितलको भगवानानन्दतीर्थार्याचार्यं वयंः पूर्णानन्द-पवेनेवाऽनन्दमयाधिकरणपठितसूत्रा व्यंमिखलमपि संग्रहेण व्याचल्यौ । एवमेवोत्तरत्रापीति ४ ज्ञातव्यम् । तत्तदिधकरणार्थानां संग्रहस्यैवेह चिकीवि-तत्वात् ५ । कुत ? <sup>4</sup>स्वयमेवामुना सात्यर्थीवस्तर भाष्यस्य कृतत्वात् ।

यत पूर्णानन्द इत्येवाऽगमोदित, अत नानुमानमपेक्ष्यते तत्त्ववादे ।
 तथाच सुत्रम् – "कामाच्च नानुमानापेक्षा" (१११८) इति ।

<sup>2</sup> पूर्णं जीवमानन्दयतीति ब्युत्पत्त्या "अस्मिन्नस्य च तद्योग शास्ति" (१११६) इति सुत्रमपि भाष्यास्ट दर्शयति – स्वयोग्यतेत्यादि ।

<sup>3</sup> नन् पुच्छताभिधानादब्रह्मात्वर्मित पूर्वपक्षयुक्त का गति ? आह – सोऽय-मिति । योऽय "आनन्दो ब्रह्म" इति श्रुतिगदित आनन्दनामा भगवान् स सर्वरूपेष्विप पूर्ण एव । निह तस्य वस्तुतोऽयवावयविभाव इति भाव ।

<sup>4 &</sup>quot;ग्रन्थोऽयमिष बह्वभों भाष्य चात्यर्थविस्तरम् । बहुभा एव जानित्त विशेषेणार्थमेतयो " इत्यनुभाष्यपदानि मनिस निधायाऽह – स्वयमेवेत्यादि ।

१ "त्वात् यथाश्रुति ~" क ख ग

२ " – तीर्थाचार्य – " क

३ " -- करणपरिपठितानेकसूत्रा - " ख

४ "- त्रापि ज्ञातव्यम्" क

५ "विवक्षितत्वात्" क

करिष्यमाणत्वाच्च सबह्वर्थमनुभाष्यस्यापि । नहि बहुविशेषज्ञचूळार्माण सर्वज्ञभास्करमन्तरेणतावृ श्वभाष्यानुभाष्यविरचने चतुरतरचेताश्चतुर्वशभुवने-ष्विस्त । किम्पुनरेकेनैव वाक्येन पदेनाक्षरेण वा तत्तदिषकरणार्थसप्रहभाषण कुशलमतिनस्तिति? यदभिप्रेतामितार्थस्याशांशमपि लेशत एव वय वक्तुं सम्प्रति यथामित यतामहे । नचास्माक तत्प्रतिपादनपाटवमपटुषियाम् । 'यद्यप्यस्मदाचार्यादयो र मध्वसूक्ति अस्वर्श्वातार्या स्तत्प्रसादंकबलमवलम्ब्य कथित्वत् प्रायशः प्रकाशयितु शक्नुवन्ति १ । तथाऽपि न खलु वय खद्योतसमद्योतत्वादेतदृष्योतितानिष तानशांशेन च प्रकाशयितु शक्नुमः । कि तिहं? मनोवाग्भिस्तद्भाष्यभावावर्तनलौल्यादेवायमस्मत्सन्नाह्विकृम्भः । तस्माविहास्मास्तन्मन्तृन् प्रणन्तृन् हमहान्तः क्षन्तुमर्हन्ति ।। ०।। ६।। ०।।

"अदृङ्ग्रेऽनात्स्ये <sup>3</sup> – " (तैत्तिरीय० २.७.) इत्यानन्दमयस्यो°क्तमदृश्यत्व तु – "अन्त. प्रविष्ट कर्तारम् <sup>८</sup> – न विज्ञानन्ति <sup>4</sup> – " (तै०आ०३.११२

<sup>1</sup> भाष्य चेत्यनुभाष्ये सग्रहभाष्यमपि परिगृश्यते । तदेतदाह – िक पुनरिति । क्विचित् "अस्मदाचार्याग्नय मध्वसूर्यसन्दिशतान्" इत्यादि पेठु । तत्र मध्व सूर्य इत्र । स्वाचार्या अग्नय इत्र स्वय तु खद्योत इवेत्यर्थप्रकाशन-सामर्थ्ये तरतमभावो रूपकसार ।

<sup>2</sup> तन्भन्तारो ये पूर्वाचार्यास्तान् प्रणन्तृनस्मान् ।

<sup>3 &</sup>quot;अदृश्येऽनारम्येऽनिरुक्तेऽनिलयनेऽभय प्रतिष्ठा विन्दते । अथ सोऽभय गतो भवति" इति भृगुपनिषत् ।

<sup>4 &</sup>quot;अन्त प्रविष्ट कर्तारमेतमन्तरचन्द्रमसि मनसा चरन्तम् । सहैव सन्त न विजानन्ति देवा" इत्यानुपूर्वी ।

१ "-मन्तरेण तादृश-" ख

२ "- चार्याग्नयो - " ख घ " - चार्याश्रयात्" ग

३ "मध्वसूर्य - " ख घ ४ " - सन्दर्शितास्तरप्रसा - " क

५ "शक्नुम ।" ग ६ " – हास्मान् मन्तृमहान्त " क

७ "इत्युक्तमदृश्यत्वम्" ख ८ "कर्तारमित्यन्तस्थस्य" क

इत्यन्तस्थस्य कस्यचिद्वच्यते । सोऽन्तस्थ इह विचार्यते । "इन्द्रो राजा – 1" (तै० आ० ३.११.६) ेदत्यादिवचनान्न विष्णुरिति पूर्वः पक्षः । अत्र स्वपक्षं द्योतयति – "अन्तस्तद्धर्मोपदेशात्" (१.१.२०.) इत्यधिकरणम् । "अन्तरः" इति ।

अस्मिन् ग्रन्थे "इत्यधिकरणम्", "इति सूत्रम्" इति वाऽस्मद्वाक्यस्य व्याख्याति भगवानिति ऋयाभिसम्बन्धो बोद्धव्यः । व्याख्यायते भगवतेति वा ।

अन्तः स्थित्वा रमत इत्यन्तरः । तथाऽनु<sup>२</sup>द्याख्यातत्वात्<sup>2</sup> । चन्द्रेन्द्राविषु स्वेच्छ्या वर्तमानः सर्वेकर्ता विष्णुरेव । समुद्रान्तरत्वादित<sup>3</sup>द्वर्भेय्यपदेशात्<sup>3</sup> । इन्द्रादेर्व्योधकरणत्वेन भेदस्यपदेशोऽप्यर्थतः सुगृहीतः <sup>4</sup> । व्यधिकरणत्वे हि भिन्नत्वे प्रमाणम् । अन्यशब्दपर्यायश्चायमन्तरशब्दः प्रसिद्धः ।

यद्यप्येवं विषयश्रुताव्**पक्रमा दिभि**-सिद्धान्त<sup>ः</sup> साधितो भवत्यधिकरणेषु । तत्र पुर्नीवतर्कपाटनाय सत्तत्तिङ्गवैलोम्यप्रकटनेन ४ प्रतिपक्षोऽपि प्रतिक्षिप्त एव

<sup>1 &</sup>quot;इन्द्रो राजा जगतो य ईशे सप्तहोता सप्तधा विक्लृप्त ", "सप्त युञ्जन्ति रथमेकचक्रमेकोऽक्वो वहति सप्तनामा" इत्यादिवचनात् ।

<sup>2 &</sup>quot;अन्त स्थित्वा रमणकृदन्तर समुदाहृत" इति ।

<sup>3 &</sup>quot;अन्त समुद्रे मनसा चरन्तम्" इत्यादि । तेन चन्द्राविष्वन्तर विष्णुरेव । यत स एव समुद्रान्तर श्रूयत इति साध्य च साधन चैकेनैव पदेनाऽह भगवान् भाष्यकार । एवमृत्तरसूत्रेऽपि ।

<sup>4</sup> इन्द्राद्यन्तरत्वेन अन्तर्यामित्वेन श्रूयमाणत्वादिन्द्रादिम्योऽन्तर भिन्न इति हितीयसूत्रमणि व्याख्यातम् । तथाहि सूत्रम् — "भेदव्यपदेशाच्चान्य" (११२१) इति ।

१ "इति वचना~" ग

२ "तथा व्याख्यातत्वात्" ग

३ "समुद्रेऽन्तर इत्यादि" ग

४ "स्वविपक्षोऽपि" ख

स्यात् । तथाऽपि पुनर्मन्वातिशङ्काशङ्काः शक्तशः शातनेन स्वमतात्यन्तवाढपाँयँ यथासाधितसिद्धान्तसारानुसाराणि १ शतशः श्रुत्यन्तराष्युपन्यसनीयानीति पुक्ततमम् । तस्मात् तत्सग्रहोऽपि "आगमोदितः" इत्युर्त्यव १ सुक्रतो लक्ष्यते । सूपपत्तिसाधितः स्वसिद्धान्तः सर्वोऽपि तैस्तैनिर्णीतश्रुतिस्मृतिरूपैरप्यागमैदितः इति ३ चार्थसम्भवात् । नर्चतेऽस्माभिः सनियममु पन्यस्यन्ते । मन्दवीत्वात्, प्रम्थवाहुत्यभयाच्च । एवश्व "अह तत् तेजः –" (चतुर्वेदशिखा०), "सोऽभिध्याय –" (ब्यासस्मृ०) इत्यादिभिविवक्षितवर्मद्वारेणान्तस्यो विष्णुरिति निर्णीयते । ।। ० ।। ७ ।। ० ।।

अथ "आकाश इति होवाच" (छन्दोग॰ १.६.) इति श्रूपमाण आकाश. किं भूतास्य उत विष्ण्वास्य इति विचार्यते । लौकिकप्रसिद्धेर्भूतास्य इति प्राप्तम् । अत आह – " आकाशस्तिल्लिङ्गात्" (१.१.२२) इति सूत्रम् । "खवत्" इति ।

"'सोऽभिष्याय शरीरात् स्वात् सिसूर्स्वविविधा प्रजा ।
अप एव ससर्जाऽदौ तासु वीर्यमवासूजत् ।
तदण्डमभवद्धैम सहस्राश्तुसमप्रभम् ।
यस्मिन् जज्ञे स्वय ब्रह्मा सर्वलोकपितामह ।
आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसूनव ।
अयन तस्य ता पूर्वं तेन नारायण स्मृत ' इति व्यासस्मृते ।
'अह तत् तेजो रश्मीक्षारायण पुरुष जातमग्रत ।
पुरुषात् प्रकृतिजंगदण्ड (त्रिपुरुष मायावीज जायते)'इति च
चतुर्वेदिशिखायाम्" इति ।

<sup>1</sup> तथाहि भाष्यम् --

१ "सिद्धान्तसाराणि - " क. ख. ग.

२ "इति स्कृतो-" क. ख. ग

३ "इत्यर्थसम्भवात्" क

४ "नवैते सनियममस्माभिरुप - " क ग

¹ इह ताबदत आहेतियावयस्य तदुपिर पिरगृहीतं सूत्रमाहेति सम्बन्धो न प्राह्मः । तद्वधास्यानस्य तु °मनसाऽपि व्रकर्तुमसामर्थ्यात् । अनारव्यत्वाच्च । ब्रह्मसूत्रार्थसारान्येवणेन तद्वधास्यानमृत्याविकारस्तु मुख्यप्राणस्यैवैति हि किन्धिदबोचाम । कथ तिह व्रतसम्बन्ध इति चेत् सूत्रादप्युपरिष्टादनूद्धमान तद्भाष्यं यत् तदाहेत्येवास्माभिः सोऽभिप्रेयते । एतद्वधास्यानस्यैव व्राद्यभावेऽपि कारणान्तरेण प्रारब्धत्वात् । इहापि हि प्रवृद्धधालस्यैव व्राद्य एव भगवन्तः श्रूयन्ते । अस्माक तु तदनुगृहीत एव किच्चदिकारन्त्रेव आशास्यते । नतु स्वयमेवाधिकारः । सुत्रग्रहण तु व्याचिक्थासयाऽनूद्धमानभाष्यस्य तदीय-त्वज्ञापनायैव क्रियते । अतः पूर्वपक्षपरिहारार्थमिदं सुत्रं व्याख्यानिदं भाष्यमाहेति गृह्यते । अनेकसुत्रग्रहाणापेक्षयाऽधिकरणमाहे व्युवतेऽप्ययमेव न्यायः ॥ ० ॥

अत आह खबदिति । आकाशस्तिल्लङ्गादिति सुत्रमिति स्ववाक्यस्य योजनाविशेष मनिस निधाय, पौन पुत्येन ग्रन्थगौरव श्रोतृशेमुषीमिधि-रोह्यितुमाह – इह ताबदित्यादि । विस्पष्ट चैतत् तत्त्वदीपिकायामिष । तथाहि तद्वचनम् – "नतु वय कदाजिदिष सुत्रपद व्याख्यातुमिच्छाम , शक्नुमो वा" इति चतुर्थस्य द्वितीये । पुनश्चान्तर्भेदाधिकरणेऽप्युक्तम् – "अस्माक तु भाष्यार्थमात्रान्वेषणपरिखिन्नानामनवरत भाष्यानुवादेऽप्य-ध्यासितालस्यानामत आहेत्यिमसूत्र भाष्यानुकरणेऽपि प्रतिवाक्यमन्य एवाभिप्रायो निश्चेतव्य । अत पूर्वपक्षप्राप्ते परिहारार्थं सूत्रमुदाहृत्य तस्य भाष्यमाह भगवानाचार्यं इति । सूत्रग्रहण पुनरत्र तद्भाष्यव्याचि-ख्यासितस्यागृहीतप्रतीकस्य सन्निष्ठापकमिति भवति निरवद्यम्" इति ।

१ "-- नस्य मनसाऽपि" क

२ "कर्तुमशक्यत्वात्" क. ग

३ "तद्वचाख्यानाधिकारस्तु" क

४ "तर्हि सम्बन्ध –" ग

५ " - स्यैवाशक्यभावेऽपि' क

६ "इहापि मुख्या – "खग

७ "गृह्येत" ख

द "-- करणमित्यु - " घ.

अत्रानूदितभाष्यस्याय भाव. — "यदेष आकाकाः —" (तैत्ति० २.७.) इति प्रामुक्ताकाको यथा विष्ण्वास्य. प्रकरणबलात् सिद्धः, तद्वदयमपि विष्ण्वास्य एव बोद्धस्यः । परोवरीयस्त्वादितिल्लङ्कात् । नतु भूतास्यः । आ समन्तात् क कामान् वा अक्ताति काक्षते वेत्याकाको विष्णुरिति यौगिकरूढे रूउधन्तराद् वलिष्ठत्वात् । श्रुत्यन्तरानुकूलत्वाच्च नितराम् ।

अत्रायमपि न्यायः सुग्रहः – अनुमानस्यावयवा अपि प्रतिज्ञादय पृथक् च प्रमाणत्वमर्हन्ति । प्रयोगप्रकारविशेषेण साधकत्वसम्भवात् । तत कि स्यादिति चेत्, अनुमानस्यावयवेयत्ता <sup>६</sup>कल्पनमितरवादिकृत व्यर्थं स्यात् । व्याप्ति-सद्भावनियमस्यैव प्रयोजकत्वादिति ॥ ०॥ = ॥ ०॥

"यद् देवान् प्राणयः –", "तद् वै त्व प्राणो अभवः" (तै० आ० ३.१४.) इति प्राणो नाम वायुर्हीत्यत आह – "अत एव प्राणः" (१.१.२३.) इति सूत्रम् । "प्रणेता" इति । देवप्रणेता प्राणक्च विष्णुरेव । श्रीलक्ष्मीपतित्वादितिल्लङ्गा-देव <sup>3</sup> ।। ० ।। ६ ।। ० ।।

"ज्योतिहृदय आहितम्" (ऋ० ६.६.६.) इति श्रूयमाण ज्योतित्त्विगरेवेत्यत आह – "ज्योतित्त्वरणाभिधानात्" (१.१.२४.), "छन्दोऽभिधानान्नेति चेन्न

अथायमि भाष्यस्य भाव - यथा ख ब्रह्मेत्वाकाशे प्रसिद्धमि खिमिति पद ब्रह्मणि प्रयुक्त तद्धदाकाशपदमि । अर्थेसाम्यात् । तथाहि खिमिति सुखम् । आ समन्तात् क सुखमश्नातीति च स एवार्थे । एतेन सुत्रे मुखत उक्तमुपलक्षणम् । तत्समानजातीयान्यन्यान्यपि पदान्यनेनैव पथा यथा-योग योजनीयानीति सुचितम् ।

<sup>2 &</sup>quot;तद् वै त्व प्राणो अभवो महान् भोग प्रजापते । भुज करिष्यमाणो यद् देवान् प्राणयो नव" इत्यानुपूर्वी ।

<sup>3 &</sup>quot;श्रीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्यौ" (शुक्लयजु०३१.२२ ) इति श्रीलक्ष्मीपरिणेता भगवानेव "देवान् प्राणय" इत्युक्तदेवप्रणेताऽपीति स एव प्राण ।

१ " - वयवनियमकल्पन - " ख

तथा चेतोऽर्पणनिगदात् तथा हि दर्शनम्" (११२४.) इत्यन्तर्भेदाधिकरणम् । । "उयोतिः" इति । विष्णुरेव ज्योतिः । कर्णादीना विचरणाभिधानात् । "ज्योति- दींप्यते" 2 (छन्दोन ० ३१३.७.) इत्यत्र ज्योतिषी गाय ग्र्युपकमान्नेद विष्णुरुछन्द एवेति चेत्, न । तच्च ज्योतिविष्णुरेवािनगायज्यादित रत्तच्छब्दैरपकम्योच्यते, नात्यया । युक्त्यादिभिस्तया दर्शनात् । उ एव अत्यादिभिस्तया दर्शनात् । उ एव अत्यादिभिस्तया दर्शनात् । उ एव अत्यादिभिस्तया दर्शनात् ।

तथाहि तत्त्वदीपिका — "अस्मिश्नषिकरणे ज्योतिर्विवारोऽवान्तरोऽव-गन्तव्य । एक चेदमधिकरणम् । उत्तरानुबद्धत्वात् प्रथमविचारस्य । एतञ्चान्तरीयत्वात् तस्य । अत एव चानुवर्तयति प्रथमविचारमुत्तरत्नांन-गायत्र्यादिभाष्ये" इति । "अधिभूताघ्यात्माधिवेदगतानाम्" इति त्याय-विवरणमपि अस्यैकाधिकरणता पोषयति । अधिभूतमित्याकाश । अध्यात्म-मिति प्राण । अधिवेदमिति गायत्रीति ज्योतिविचारस्य गायत्र्यपुसर्जन-त्वादवान्तरत्व स्फुटमेव । "नित्यत्वादेव शब्दस्य" इत्यनुव्याख्यानमिष् गायत्रीपदसेव कटाक्षयति । तथाहि सन्यायरत्नावत्ती — "श्वोतकरणत्व-तिञ्चत्रेन गायत्री ज्योति शब्दाभिषेया । नच तच्छब्देन विष्णुरभिषीयते । नित्यत्वेनान्त्याधीनस्वभावत्वात् तस्या" इति । "शब्दस्य गायत्र्यादि-शब्दस्य" इति च नयचित्रका । ज्योति शब्दस्यापि मुखत समन्वयलोभात् पक्षान्तरमाश्वित्य तत्त्वप्रका । ज्योति शब्दस्यापि मुखत समन्वयलोभात् पक्षान्तरमाश्वित्य तत्त्वप्रका । ज्योति शब्दस्यापि मुखत समन्वयलोभात् पक्षान्तरमाश्वित्य तत्त्वप्रका । क्योति शब्दस्यापि मुखत समन्वयलोभात् पक्षान्तरमाश्वित्य तत्त्वप्रका । क्योति शब्दम्यापि मुखत समन्वयलोभात् पक्षान्तरमाश्वित्य तत्त्वप्रका । क्योति शब्दम्यापि मुखत समन्वयलोभात् ।

<sup>2 &</sup>quot;अय यदत परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते विश्वत पृथ्ठेषु सर्वत पृथ्ठेष्वनुत्तमे-ष्त्तमेषु लोकेष्विद वाव तद् यदिदमिसमन्त पुरुषे ज्योति" इति च्छन्दो-गाना श्रुति । "गायत्री वा इद सर्व भूत यदिद किश्व" इति तत्प्रकरण-स्याऽदिम वाक्यम् ।

<sup>3</sup> समन्वयादिति पूर्वभाष्येणैव गदितप्राय "भूतादिपादव्यपदेशोपपत्तेदचैवम्" (११२६) "उपवेशभेदान्नेति चेन्नोभयस्मिन्नप्यविरोधात्" (११२७.) इति सुत्रद्वयमेतदिधकरणगमित्याह – एव त्वित्यादि ।

१ "गायतीत्युपऋमात्" ख

२ "त्र्यादिशब्दवाच्यो विष्णस्तच्छ - " घ

३ "एव चाम्धुप – " क ग

भूतादिचतुष्पादत्वय्यपदेश उपपद्यते । उपदेशभेदस्त्वपेक्षाभेदादुपपद्यते वरत्वे-कत्येऽपि ॥०॥१०॥०॥

अतीतप्राणाधिकरणे प्रणेन्पदेन प्राणो विष्णुरित्वृक्तम् । अत्रापि स एव स इति तेनैय जुवसम् । शव्वादिसाम्यात् । त्यमादत्र न पृथग् व्याचस्यौ । अयमिह् योजनाविशोध.— "प्राणस्तथाऽनुगमात्" (१.१२८.) इत्यधिकरणम् । चक्षु- राविप्रणेता च ध्राणो विष्णुरेव । तच्छव्योदस्तथाऽनुगमात् । अपिव ध्राणस्य प्राण " (तलवकार० १२) इति व्यनानमुख्यप्राणप्रणेता च ध्र स एव । नच तस्यापि प्राणोऽनुवतोऽप्यत्याश्च द्वेचेव । 'अप्राणो हि—" (आथर्वण० २.१.२.) इति प्रतिविद्धत्वात् । व्यव्यक्ति देवाः शिष्याविष्वेन प्रणयन्तीति तदुक्तिः । तथाऽपि प्रयमतः स्वयमेवाय स्वात्मानं वायाचुपदेशेन प्रणयति वायुद्वेविष्वति तेषामस्वातन्त्र्यादविरोधः। नच तेषा तत्प्रणयनं नाम नियमनम् । उपदेशमाश्वत्वात् । तस्मात् "प्राणो वा अहम् '—" (ऐतरेय०

1 नन्वय देवै शिष्याविषु प्रणीत । न प्रणेता । नैवम् । प्रणीतश्चाय भवित । प्रणेता च भवित । यत स्वयमात्मान वायौ प्रणयित । तेन न पर चकुरावे । प्राणस्यापि प्रणेता । इन्द्रप्रणेता विष्णुरेवेन्द्रे स्थित्वा "प्राणो वा अहमस्म्यृपे । प्राणस्त्व प्राण सर्वाणि भूतानि" इत्याद्याह । यत म एव मर्वभूतप्रणेता च । यतश्च अन्त स्थित्वा प्रणेतिर नियन्तिर, शास्तरीति यावत्, शब्दाना मुख्या प्रवृत्तिस्तेन सर्वान्तर सर्वप्रणेता नारायण एव सर्वपदाभिषेय इत्यविकरणमार । एतेन "न वक्तुरात्भोपदेशाविति चेदध्यात्मसम्वय्वभूमा ह्यस्मिन्त्र" (११२६), "शास्त्रवृष्टच्या त्यूपदेशो वामदेववत्" (११३०) इति सूत्र अपि सगृहीते । "जीवमुख्यप्राण-तिङ्गान्नेति चेप्तप्तिति चेप्तप्ति स्वप्राण-तिङ्गान्नेति चेप्तप्ति प्राणानिति । विवित्तत्वाविह तद्योगात्" (११३१) इति सूत्र प्रमापि सूत्रमनेन कथिताशयम् । यतोज्त प्रणेतृतयोपासनस्य शास्त्रेषु विहित्तत्वादुपासाभेदेनैवोपपत्ती न तावता जीवमुख्यप्राणौ प्राणाविति ।

१ "- प्रणेता प्राणो - " क २ "- प्रणेताऽपि स एव" क

३ " - क्तोऽप्यस्तीत्याशाद्भाचेत" ग. ४ "अहमस्मि इत्या - " ख

२.१२.) इत्यादाविन्द्राद्यन्तर्यामी विष्णुरेव साक्षात् प्रणयनस्वातन्त्र्यात् प्राण <sup>१</sup>इत्युपदिक्यते । नतु मुख्यप्राणो नेन्द्रादिक्चेति सिद्धम् ।। ० ।। ११ ।। ० ।।

पादोक्तमर्थं निगमयति — "इत्याद्यैः प्रसिद्धैरन्यवस्तुपु । उच्यते विष्णु-रेवैकः सर्वेः सर्वगुणत्वतः" इति । इत्युक्ताः ज्योतिरन्ता आद्या येषामनुक्तः शब्दानां त इत्याद्याः, तैः । ¹स्वात्मनोऽन्यवस्तुषु प्रकृत्यादिजडाजडेषु वाचकत्वेन लोकतः प्रसिद्धंरिप एको विष्णुरेव मुख्यत उच्यते । वैदिकप्रसिद्धः । तथाऽपि "देवानां नामधा ²—" (ऋ०सं० १०. = २.३.) इत्येव ध्वणाद् देवादिषु प्रसिद्धः सूर्यसोमवरुणादिशब्दंरिवोच्यते; निह घटपटादिशब्दंरिति न मन्तव्यम् । "नामानि सर्वाणि यमाविद्यन्ति "—" (भाल्लवेय०) इत्यादेरिवशेषेण सर्ववस्तुषु थ प्रसिद्धः सर्वेरिष झाव्दंरुच्यत इति वक्तुं "सर्वेः" इति विशेषणम् । नचैतदौपचारिकम् । तत्तच्छव्दप्रवृत्तिनिमित्तानां गुणाना सर्वेषामि विष्णौ विद्यमानत्वात् । तदाह — "सर्वगुणत्वतः" इति । अतो युज्यत एव सर्वशब्दमम्बर्यार्थत्व विष्णोरित्यर्थः ।। ०।। ।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मभूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया ।। प्रथमाध्यायस्य प्रथम पाद ।।

<sup>1</sup> परमात्मन । "मु सुखम् । तदादत्त इति स्वात्मा परम " इति तत्त्वदीपिका । "स्वात्मना चोत्तरयो " (२३२१) इति चोपिर सूत्रम् । "त वा एत-मभिववन्ति स्वात्मेति । एष झानन्दमदत्ते" इति च श्रुति ।

<sup>2 &</sup>quot;यो न पिता जिनता यो विधाता धामानि वेद भुवनानि विश्वा । यो देवाना नामधा एक एव तें स प्रश्न भुवना यन्त्यन्या" इति विश्वकर्मसूक्ते मन्त्र । शुक्लयजुर्वेदे च सप्तदशेऽध्याये ।

<sup>3</sup> मैंनामानि सर्वाणि यमाविशन्ति त वै विष्णु परममुदाहरन्ति" इतीय भाल्लवेयश्रुतिरिति भाष्ये (१.११) स्थितम् ।

१ "प्राण उपदिश्यते" कथ २ "सर्ववस्तुप्रसिद्धै " कग

## ॥ प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

ॐ।। लिङ्गात्मकाना शब्दानामुन्यवस्तुषु प्रसिद्धाना, विष्णौ प्रवृत्ति, वक्त्यस्मिन् पादे,।

"-बह्म ततमम् <sup>1</sup>-" (ऐत०आर० २.४३) इति विष्णु सर्वगतः प्रागुक्तः। "-आदित्यो रस <sup>2</sup>" (ऐत० आर० ३२.३) इत्यादावन्यः प्रतीयते । अत आह्-"सर्वत्र प्रसिद्धो<u>पदेशात्</u>" (१२.१.) इत्यधिकरणम्। "सर्वदम " इति । विष्णुरेवाऽत्रापि<sup>३</sup> सर्वग उच्यते । तत्प्रसिद्धशब्दोपदेशात्<sup>3</sup>।

"स योऽत - 4" (ऐत० आर० ३ २.४) इत्यादिना विवक्षितगुणानिप स

<sup>1 &</sup>quot;स एतमेव पुरुष ब्रह्म तत्तमभपश्यत्" इत्यादिश्रुत्या प्रथम्पादान्त्याधि-करणे प्राणनामा विष्णुरेव सर्वगत प्रागुक्त । "ततम तततमम् । लोप ममान इति सुत्रात्" इति तत्त्वदीपिका ।

<sup>3 &</sup>quot;तस्यैतस्यासावादित्यो रस" इति प्रस्तुत आदित्य एव सर्वगत इति चोत्तरश्रुत्याऽवगम्यते – "स यश्चायमशरीर प्रज्ञात्मा यश्चामावादित्य एकमेतदिति विद्यात् । तस्मात् पुरुष पुरुष प्रत्यादित्यो भवति । सूर्यं आत्मा जगतस्तस्युषश्च एत सर्वेषु भूतेष्वेतमेव ब्रह्मोत्या-चक्षते" इत्यादिकया । तेन स एवाऽदित्य प्राण । म एव च ब्रह्म । तस्यैव

च सकाशाज्जन्माचस्येति स एव विजिज्ञास्यो न विष्णुरिति ।

3 नैतद् युक्तम् । सर्व देशकालादिक गत इति पूर्णत्ववाची यो ब्रह्मशब्द स
एवास्याऽदित्यस्य प्रसिद्धादित्यत्व निवारयति । विष्णोरेव हि ब्रह्मत्व
मुख्यमित्यावेदितम् ।

<sup>4 &</sup>quot;स योऽतोऽश्रुतोऽगतोऽमतोऽनतोऽवृष्टोऽविज्ञातोऽनादिष्ट " इत्यानुपूर्वी । एतेन "विवक्षितगुणोपपत्तेरच" (१२२) इति द्वितीयसूत्र विवृतम् ।

१ "विष्णुरेव सर्वत्रापि" ख

एव हि सर्वान् गतः। 1 एवं चक्षुमंयत्वादीनि लिङ्गान्यपि सर्वाणि प्राप्त । 2 नचाय जीव इति बाच्यम्। एक एव जीवः सर्वाणि शरीराणि गत इति वबतुमयुक्तेः। नापि ब्रह्मैक्यात् स उच्यते। तथाऽपि तदयुक्तेः। नच तदैवय वाव्यार्थे
इति निरूपणीयम्। 3 कर्मकर्जाविभिः सर्वकारकैः सहैवायमिह व्यपदेशं गत
इति भेदस्यैव वाक्यार्थेत्वसिद्धेः। नह्योकस्यैव वस्तुनः कर्तृकर्मभाव और्त्सागकः
प्रसिद्धः। तथैव सम्प्रदानत्वं 4 च।

अपिच, कोऽयमभेदो नाम? कि जीवस्य ब्रह्मभावः, उत ब्रह्मणस्तद्भाव इति वक्तव्यम् । न तावदाद्य उपपद्यते । <sup>ऽ</sup>सर्वजीवास्यभूतेषु <sup>३</sup> गतः पर एव <sup>२</sup>ब्रह्मोति वेदविद्वचनात् । नाप्यस्यः । <sup>6</sup>नहि सर्वभूतहृदयगतस्य तत्तन्नियन्तुः स्मर्यमाणस्य

ग "अनुपपत्तेस्तु न शारीर" (१२३) इति सूत्र व्याख्याति – एविमिति । "चक्षुम्य श्रोत्रमयश्ळन्दोमयो मनोमयो वाडमय आत्मा" (ऐत० आर० ३२३) इत्यादिनोक्तानि चक्षुमंयत्वादीनि लिङ्गानि । "सर्वदर्शन-सर्वश्रवणादिसामर्थ्याभिप्रायेण चक्षुमंयादिशब्दाना परमात्मिनि प्रवृत्ति" इति पद्मनाभतीर्थभट्टारका ।

<sup>2</sup> अनुपपत्तिरिति सूत्रखण्डमिप भाष्यास्ट करोति नचायमिति । एतेन सर्वग इति हेतुगर्भमित्युक्त भवति । सर्वशरीरगो ह्यत्रोज्यते । जीवश्च न तथैति ।

उ एतेन "कर्मकर्तृब्यपदेशाच्च" (१२४) इति च सूत्र गदिताभिप्राय भवति । "स य एवमेतम् आत्मान परस्मै शसित दुःभदोहा अस्य वेदा भवन्ति" (ऐत० आर० ३२३) इति श्रृति ।

<sup>4</sup> तत्त्वदीपिकाया च - "परस्मा इति सम्प्रदानव्यपदेशाच्च" इति ।

<sup>5 &</sup>quot;एतमेव ब्रह्मेत्याचक्षते" इति भाष्यपूरितशेष "शब्दविशेषात्" (१२४) इति सूत्र निराह – सर्वजीवेति ।

<sup>6 &#</sup>x27;स्मृतेर्स्स" (१२६) इति षष्ठ सूत्र व्याख्याति – नहीति । तथाहि स्मर्यते – "अहमात्मा गृडाकेश सर्वभूताशयस्थित" (गी० १०२०) इति । एतेनैव "अर्भकौकस्त्वात् तद्वधपदेशाच्य नेति चेन्न निचाय्यत्वादेव व्योमवच्च" (१२७) इत्यपि सुत्र विवृतम् । सर्वभूतहृदयसुधिररूपाल्य-स्थानगत्वेनापि स एव सर्वगतो विष्णुस्पास्य इति । व्योमवदिति तु खबदिति पुर्वमेव निगदव्याख्यातम् ।

१ "सर्वभूतास्यजीवेषु" ग २ "गत परमेव"क ख. ग

तद्भावः सम्भवति । अनुभवविरोघात् । तस्मादज्ञानविजृम्भितमेव जीवब्रह्मैवय-मतम् ।

¹ नन्चहो खलु युष्मदोश्वरो जीवशरीरेऽपि तिष्ठति, आहोस्विश्चेति वाच्यम् । आधे जीववदीश्वरस्यापि दु.सभोगप्राप्ति । अन्त्ये सर्वगतत्वप्रतिज्ञाहानिरिति सम एव पर्यनुषोग इति । तच्चाज्ञानवासनाविजृम्भितम् । नहीश्वरस्य स्वातन्त्र्यात् पारतन्त्र्यकृतं दु.खित्व क्वचित् प्राप्यते । नरकवासिनोऽपि हीश्वरस्य दुःखित्वं श्रृतिभिनिवारितम् । यस्य प्रसादभाजनेषु भूतेषु परतन्त्रेष्वपि यदिदम् मवस्य निवार्थते तिस्मन्नेव कथ ¹तिदिदमाशङ्कर्यति कैसुत्यन्यायनिवारितत्वात् । तदेतवाह – सर्वसानध्यं गत इति योजनया तद्भाष्येणैव । ² तस्माद् विष्णुरेव सर्वदेशकालवस्तुषु स्थितत्वेन तत्तत्वप्रतिपादकसर्ववाक्यगतः परमवाच्यायं इति निरवद्यम् ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥ १

"असा चराचरप्रहणात्" (१.२६) इत्यधिकरणम् । "असा" इति । "सर्व वा अस्ति – <sup>3</sup>" (बृह० ३.२.५) इति नादितिरत्त्री<sup>२</sup> निगद्यते । किन्तु<sup>7 4</sup> चराचरा-<sup>3</sup>दनवचनाद्विष्णुरेवात्ता युक्त । नह्यदितेः सर्वजगरसंहारः श्रुत्यन्तरसम्मत ।

<sup>1 &</sup>quot;सम्भोगप्राप्तिरिति चेन्न वैशेष्यात्" (१२८) इत्यधिकरणान्तिमस्त्र विवृणोति – नन्वहो इत्यादिना ।

<sup>2</sup> अधिकरणाङ्ग फलोपसहारमपि "सर्वग " इति भाष्येणैवावादीद् भाष्यकार इत्याह – तस्मादित्यादि ।

<sup>3 &#</sup>x27;'स सबदेवासूजत तत्तदत्तुमधियत । सर्वं वा अत्तीति तददितेरदितित्लम्'' इति हि सर्वस्य चराचरस्यादनमुच्यते ।

<sup>4</sup> निरुपपद पदमत्तेति सर्वात्तारमेवाहेत्याह – चराचरेत्यादि ।

१ "तस्मिन्नेव तदिद कथमा - "क घ २ "नादितिरत्र" ग

३ "चराचरवच - " क स्व ग

<sup>1</sup> अपिच, "विसर्गगत्यस्यभिजल्पिक्तिमा." (भाग० ५११.१०) इत्यादौ पुत्रोत्पादन<sup>्</sup>रूपस्य वीर्यविसर्गस्यापि भोगमात्रत्वावित्तिग्रव्दाच्यत्व दृष्टम् । अतोऽज्ञुशब्देनैव सवत्सरावादिश्रष्टा च सुवच.। एवं चास्य नारायणप्रकरणत्व चाऽवेदित स्पात् ॥ ०॥ २॥ ०॥

'गृहा प्रविष्टावात्मानौ हि तद्दर्शनात्" (१.२ ११) व्हत्यधिकरणमप्यनेनैव व्याख्याति । "त्रेषा विहित वा इदमन्नम् । अशन पान खाद इति" ( ) इति श्रुतेरशनपानयोद्दमयोरप्यन्नशब्दवाच्यत्वादशित्पात्रोश्चान्शब्दवाच्यत्व सिद्धचति । एवश्वास्मिन्नधिकरणे सोऽन्शब्द पातार ब्रूते । हृदयगृहाया निहितावत पिबन्तावात्मान्तरात्मनामानौ विष्णो स्वरूपाशावेव, नतु जीव-

<sup>1 &</sup>quot;प्रकरणाच्च" (१२१०) इति सूत्रस्यापीदमेव भाष्यम् – अत्तेति । तदेतदाह् – अपिचेत्यादि । पायुपादोपस्थमुखहस्ताना विसर्गगत्यस्यभि-जल्पशिल्पा व्यापारा इति हि भागवते बाह्यणरहूगणसवादे । "अतिरुपस्य-विषय " इति भागवततात्पर्यम् । यत्तु "अतिरुपस्यविषय " इति तात्पर्ये विजयम्बनीये च पठ्यते स लिपक्रत्यमाद एव । अत एव तत्त्वदीपिकायाम-प्यानन्दमयनये – "निह भक्ष्यत्वभेवाद्यत्वम् । विसर्गगत्यत्यभिजल्पशिल्पा इति हि भागवते" इत्युक्तम् । एव बात्ता सप्या सव्सरावादीनामिति फलितम् । स हि नागयणस्य धर्मे । स हि सवत्सरावादीनामिति फलितम् । स हि नागयणस्य धर्मे । स हि सवत्सरानामान ब्रह्माण्यमपश्चादवौ ससर्चे । तच्च अष्टृत्वमत्र प्रकरणे श्रुतमिति तदिप तस्य नारायणत्व बृद्धयित । तयाहि श्रुयते बृहदारण्यके (३२१-५) – "नैवेह किश्वनाऽसीत् । मृत्युनैवदमावृतमासीत् । तस्याचित आपोऽजायन्त । तद्यद्या शर आसीत् सा पृथिव्यभवत् सवत्सरोऽभवत वागभवत् स तया नेनाऽत्मनेद सर्वमसुजत" इत्यादि ।

१ "पुत्रोत्पादरूपस्य" क

२ "इत्यधिकरणम्।" ख

परौ । तयोविष्णुत्वदर्शनात् । ' एवञ्चेको विष्णुरेव द्विरूप पातेत्यर्थः । सोमस्य पाता पशोरसेति यज्ञभुक्तवाभित्रायेण यज्ञमानसेतुत्वं चात्र विवक्षितमिति "यः सेतुरीजानानाम् —" (कठ० १३२.) इति विशेषणमपि भाषितमिति भाव ॥ ०॥ ३॥ ०॥

"अन्तर उपपत्ते." (१.२१३.) इत्येतदिधकरण चान्तस्थाधिकरणभाष्येणैध व्याख्यात भवति — "अन्तर." इति $^3$ । तथाहि —  $^4$ यः सूर्यंतोमिववृत्सु अक्षिणि च दृश्यमान पुरुष. सोऽन्तरोऽपि विष्णुरेव । तिल्लङ्गशब्दोपपत्तेः । नच " — सोऽहम् — " (छन्दो० ४११-१३१) इत्यग्निवाक्यविरोध । तदन्तर-

अत्तेति एकवचनलब्धमर्थमाह – एवञ्चेत्यादि । एनेनैव भाष्यवचनेन "ऋत पिवन्तौ सुकृतस्य लोके गृहा प्रविष्टौ परमे परार्ह्ने" (कठ० १३१) इति विषयवाक्यमप्यसूचि । ऋतात्ता हि विष्णुरेवेति युक्तिरप्यर्दाश । द्वित्व चैकस्य युज्यत इति दोषोऽपि पर्यहारि । "धर्मा समन्ता – (ऋ० १०११४१) इति मन्त्रेण समन्तो ब्याप्त एव द्विरूप श्रूयत इत्यत्रापि सर्वगोऽत्ता विष्णुरेव द्विरूप इति सवादोऽप्यवादि । आत्मशब्दसमानार्थस्य पुनरत्तृशब्दस्यैव परिग्रहादात्मान्तरात्मनामनी ते रूपे इत्यप्यगाद्येव ।

<sup>2</sup> तथाहि सूत्रम् – "विशेषणाच्च" (१२१२.) इति । "य सेतुरीजानान्तामक्षर ब्रह्म यत्परमिति" इति तत्र पूरणभाष्यम् ।

उ एतदिधकरणोपसग्रहायैवान्तरित्येवानुक्त्वा "अन्तर " इति रेफमदन्तमाह भाष्यकार पूर्वभेव । निह भहान्त परावरज्ञा पूर्व कृत्वोत्तर स्मरन्ति । किन्तुत्तर स्मरन्त एव पूर्व कुर्वन्ति ।

<sup>4</sup> तथाहि श्रुतिरुक्टन्दोगानाम् – "य एष आदित्ये पुरुषो दृश्यते सोऽहमस्मि स एवाहमस्मीति" (४११) "य एष चन्द्रमसि पुरुषो दृश्यते सोऽहमस्मि स एवाहमस्मीति" (४१२१) "य एष विद्युति पुरुषो दृश्यते सोऽहमस्मि स एवाहमस्मीति" (४१३१) इति । अन्तीना गाईपत्यान्वाहार्यपचना हवनीयानामिद कमाद् वचनमुपकोसल प्रति । अन्ते गुरुष्य सत्यकाम आगत्याऽह – "य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते एष आत्मेति होवाच' (४१५१) इत्यादि ।

त्वात् ।  ${}^{1}$ चक्षुराख्यनिजस्थानस्यासङ्गत्व नाम विज्ञेषमापादयतीत्यप्यन्तर  ${}^{1}$  उच्यते ।  ${}^{2}$ वामभामनेतृत्वं च देवाविप्रणेतृत्वेऽन्तर्भूतम् । सुखविज्ञिष्टत्वमत्रापि  ${}^{2}$  ह्यन्ता रमत इति रेफेणाभिप्रयते  ${}^{3}$  । श्रुतोपनिषत्कगित "जनार्वनं यान्ति" इति प्रकटं वक्ष्यते । नच सूर्यादिनियमनायान्निरलम्  ${}^{5}$  । स्वयमेव नियम्यत्वात् ।।  ${}^{0}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।  ${}^{3}$  ।।

नन्वीदवरोऽपि सर्वान्तरो नेदं नियच्छति । रमणरहण्प्रसङ्गादित्यत आह — "अन्तर्यान्यधिदैवादिषु तद्वर्मेध्यपदेशात्" (१२.१८) इत्यधिकरणम् । "नियन्ता च" इति । न ³केवलमीदवरः सर्वस्थान्तर इत्येव मन्तव्य ४।किन्त्वस्य

<sup>1 &#</sup>x27;'विकोपेऽन्तर्रेऽन्तरम्'' (अभि० रत्न० ५ ६२) इति हलायुषाभिधानात् विकोपापादकोऽन्तर इति मनिस निधाय ''स्थानादिव्यपदेशाच्च'' (१२१४) इत्यपि सूत्र भाष्यमारोहयति – चक्षुरित्यादि । तथाहि श्रूयते – ''नद् यद्यप्यम्मिन् मीपर्योदक वा मिन्द्यति वर्त्मनी एव गच्छति'' (छन्दो० ४१५१) इत्यादि ।

<sup>2</sup> आत्मशक्तिस्तु प्रणेतेित पूर्वमेव व्याख्यातेत्याह – वामेत्यादि । "वाम मौन्दर्यम्, भाम तेज । मौन्दर्यतेज प्रधानत्वात् स्त्रीपुरुषा वामभाम-शब्दिता" इति तत्त्वदीपिका । तदेतदाह – देवादिप्रणेतृत्वेऽन्तर्भूतिमिति । तथाचेय श्रृति – "एष उ एव वामिति" (छन्दो० ४१५२) इति, "एप उ एव भामिन" (छन्दो० ४१५३) इति च ।

<sup>3 &</sup>quot;सुखिविशिष्टाभिधानादेव च" (१२१४) इति हि सूत्रम् । "प्राणो बहा क ब्रह्म ख ब्रह्म" (छन्दो० ४१०५) इति थ्रुति सुखिविशिष्टतामह । तामत्र रेफेणाञ्ह । पूर्व "प्रणेता खवत्" इति च स्फुटमाह ।

<sup>4</sup> तथाहि सूत्रम् — "श्रुतोपनिषक्तगत्यिभधानाच्य" (१२१६) इति । अन्ते स्वसमीपे रमयित तारतम्यमालायामन्ते स्थितेन प्राणेन द्वारभूतेनेति कगतिरत्रापि सुदचा ।

<sup>🤈</sup> एतेन "अनवस्थितेरसम्भवाच्च नेतर " (१२१७) इति सूत्र कटाक्षयति ।

१ "तीत्यन्तर-" कख ग ३ "नच केवल -" ग

२ "विशिष्टत्व विरूपट अत्रापि" घ ४ "मन्तव्यम्" ग

नियन्ता च भवति । अन्तर्यामीति यावत् । कुत ? अधिदैवाविषु । प्रकरणेषु प्रतिपदार्थम् — "अन्तरो यमयति —" (यृह० ४७ ३-२३) इति नियमन-धर्मस्यापि व्यवत व्यपदेवात् । नच सोऽन्तर्यामी न विष्णुरिति निरूपणीयम् । वे अविवितत्वादितः हुर्मव्यपदेवात् । नच तावता रितिविहतिस्तस्याऽपद्येतः । विचित्रसन्तरानन्तर्वाक्तित्वात् । वे नच स्मार्तं प्रधान शारीरो वाऽन्तर्यामीति वक्तव्यम् । तदीयधर्मानुवतेरन्यधर्मोवतेष्व । तस्माव् विष्णुरेव सर्वस्य प्रकृत्यादेन्नर्त्यामी श्रृत एष्टब्यः ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

एवं तावत् सर्वगतत्वाद्या भावधर्मा परस्य गुणा. साधिता. । अत एवास्य नाभाव-धर्मा गुणा युज्येरन्नित्यत आह् — "अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्ते " (१२.२१) इत्यधिकरणम् । "दश्यत्वाद्युद्धितः" इति । दृश्यत्व नाम परिच्छित्रत्वम् । आदिशब्दात् परतन्त्रत्वम् । ताभ्यामुज्ञित । प्राकृतेन्द्रियगोचरत्व तद्वत्व वा दृश्यत्वादि । अतस्तदुज्ज्ञित इति वाऽर्थः । एवश्व तत्तद्दोषाणामभावाश्च <sup>3</sup> गुणा एवास्येत्यभिप्रायः ।

नचात्र तादृग्गुणक. प्रकृतिर्विरिश्वादिवी भवत्विति मन्तव्यम् । परविद्याविषय-त्वादिविष्णुवर्मोक्ते । अत्र भगवतः प्राकृतिन्वयसम्बन्धस्य पारतन्त्र्यस्य च

<sup>1 &</sup>quot;अन्तर" इत्यपि भाष्यमत्राप्यावर्तते । "य पृथिव्या निष्ठन् पृथिव्या अन्तर" (वृह० ५७३) "य सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन् सर्वेम्यो भूतेभ्योऽन्तर" (वृह० ५७१) इत्यादिना सर्वोन्तरो विष्णुरेव हि तत्रोच्यत इति ।

<sup>2 &</sup>quot;दुश्यत्वाद्यज्ञित" इत्यावृत्तस्यार्थमाह - अविदितत्वादीति ।

<sup>3 &</sup>quot;नंच स्मार्तमतद्वमीभिलापात्" (१२१६), "शारीरक्वोभयेऽपि हि भेवेनैनमधीयते" (१२२०) इत्यवशिष्ट सुत्रद्वय विवृणोति – नच स्मार्तमित्यादि । प्रधानस्य शारीरस्य च नियन्तृत्वेन श्रवणात् "यो विज्ञाने निष्टन्" (वृह० ५७ २२) इत्यादि न प्रधानजीवावत्राभिषीयेते इत्यादि ।

१ "अधिदैवादिप्रकरणेषु" ख घ

२ "रतिविरहस्तस्यापचेत" क. ग "तस्य सम्पद्येत" ख

३ "-- बाभावश्च गुण एवा -- " ग

निषेधात् स्वत एव नित्यमुक्तत्वमवगम्यते । तच्चास्य 'तावृवसर्वज्ञत्वानुमायकम् । व्याप्यत्वात् । एवश्वास्य सर्वज्ञत्वादिना जडावजडाच्च प्रकृतेविद्योषणम्, जन्मावि-मतो विरिश्वाद् छद्राच्च भेवव्यपवैद्यस्वार्यते व्याख्यातौ स्याक्ताम् । अथवा, प्राकृतेन्द्रियसम्बन्धः परिच्छित्रत्व च दृश्यत्वम् । आदिशब्दाद 'सर्वज्ञत्वादा जन्माद्याज्ञ देषा गृह्यन्ते । ताभ्या तैश्चोज्ञित इत्यदृश्यत्वादिगुणको विद्योषण-भेवव्यपदेशौ च मुखत एव भाषिता भवेयुः । उभयया च विष्णुरेवावृश्यत्वापणि-पादत्वादिगुणक इत्यर्थः ।

मन्वत्तिनियत्यादिकियायाः कादाचित्कत्वादन्तृत्वादिकमपि तात्कालिकमेवेति नित्य नास्ति । अदुश्यत्वं च केनचिद् दर्शनकाले विनश्यतीत्यत आह् — "सद्ग्" इति । क्रियादिथर्माणामपि शक्तिरूपेण नित्यत्वादन्तृत्वादिकमपि सदाकाल विद्यते । न केवल तात्कालिकम् । अदुश्यत्वशक्तेरप्यनपायात् । "ज्ञान नित्य क्रिया नित्या बलं शक्तिः परात्मनः" (पैङ्गिश्व०) इत्यादिश्वतेश्च ।। ० ॥ ६ ॥ ।। ।।

"वैक्वानरः साधारणशब्दविशेषात्" (१.२ २४.) इत्यधिकरणव्याख्यानमुखेन पादार्थं निगमयति – "विक्वजीवान्तरत्वाद्यैर्छिङ्गं सर्वेर्धेतः स हि" इति।

ग ताबृगिति नित्य निरविध च सर्वज्ञात्वम् । वस्तुतस्तु एतदिप "सर्वग " इति पूर्वभाष्येण सर्व सर्वदा मर्वजावगच्छतीति निगदनिरूपितभेव ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् - "विशेषणभेदव्यपदेशाभ्या च नेतरौ" (१२२२) इति ।

<sup>3</sup> इस पैड्निश्रुतिरित्यनुव्याख्याने (१२७) स्थितम् । "नित्यानन्दोऽव्यय पूर्णो भगवान् विष्णुरच्युत" इत्युत्तरार्द्धम् ।

<sup>4 &</sup>quot;ह्पोपन्यासाच्च" (१२२३) इति चरम सूत्रमि "दृश्यत्वाद्युष्ट्य-तश्च" इति चकारान्वयेन व्याख्यातमेष्टव्यम् । स्पवानिप दृश्यो न भवतीति । अस्य ग्रन्थस्य मननार्थत्वादेवमेव व्याख्यानीचित्यात् ।

१ " -- शब्देनासर्व - " क

<sup>1</sup> – अभिविमानमात्मान वैश्वानरमुपास्ते – " (छन्दोग० ५१६.१) इत्यत्र वैश्वानराख्य कि हुतवह उताहो हरिरिति सन्दिह्यते । "अयमिनर्वेश्वानर:– <sup>27</sup> (बृह० ७.६१) इत्याविश्रुते. ", पाचकत्वादिलिङ्गाच्चागिरिति पूर्वः पकः । नाय बिह्न , विष्णुरेवेति स्वपक्षः । अत्र युक्तीर्विक्ति विश्वजीवादिभाष्येण । विष्णुरेवेति स्वपक्षः । अत्र युक्तीर्विक्ति विश्वजीवादिभाष्येण । विष्णुरेव हि विश्वजीवान्तरस्वार्धीलङ्गर्युत । विश्वजीवान्तरत्वं हि वैश्वानर्राव्यप्त्र विष्ठ विश्वजीवान्तरत्वं हि वैश्वानर्राव्यप्त्र विष्ठ विश्वजीवान्तरत्वं हि वैश्वानर्राव्यप्त्र विष्ठ विश्वज्याद्य विष्ठ विश्वज्याद्य विष्ठ विश्वज्याद्य विष्ठ विश्वज्ञाव्यप्त विश्वज्ञ । अभितो विगतमानत्वम्, आदानादिकर्तृत्वम्, पाचकत्वम्, हृतस्थानत्वम्, पूर्णत्वम्, पुरुषविश्वत्व चेत्यादीनि तत्प्रकरणपठितान्याद्यशब्दि परिगृहीतिलङ्गानि <sup>4</sup> । तैरिप सर्वेर्युत ।

<sup>1 &</sup>quot;यस्त्वेतमेव प्रादेशमात्रमित्रिमानमात्मान वैश्वानरमृषास्ते म मर्वेषु लोकेषु मर्वेषु भूतेषु मर्वेष्वात्मन्वन्नमित्त" इत्यानुपूर्वी ।

<sup>2 &</sup>quot;अयमिनर्विज्वानरो योऽयमन्त पुरुषे येनेदमन्न पच्यते यदिदमखते" इति वाजसनेयके । तत्र वैदवानरस्याग्नित्वश्रुति , पच्यत इति पाचकन्व-लिङ्ग च तस्य हुतबहृतामेवाऽवेदयत ।

<sup>3</sup> अभिविमानिमत्यभितो विगतमानत्वम्, आत्मानिमत्यादानादिकर्तृत्वम्, पच्यत इति पाचकत्वम्, "तद्यद् भक्त प्रथममानच्छेत् तद्धोमीयम्" (छन्दो० ११९१) "वैश्वानरे तद्धृत स्यात्" (छन्दो० ११९४) इत्यादि हुतस्थानत्वम्, "को न आत्मा कि ब्रह्म" (छन्दो० ११११) इति प्रकरणोपक्रमे ब्रह्मशब्देन पूर्णत्वम्, "मूर्वेव सुतेजाञ्चक्ष्विश्वश्वरूप" (छन्दो० १९८२) इत्यादि पुरुषविश्वत्वम् ।

<sup>4</sup> एतेन "शब्दादिस्योऽन्त प्रतिष्ठानान्नेति चेन्न तथा दृष्ट्युपदेशादसम्भवात् पुरुषविधमपि चैनमधीयते" (१२२६) इति सूत्र व्याख्यातम् । स विष्णुरेवैतैलिङ्गैर्युत इत्यवधारणात् "अत एव न देवता भूत च" (१२२७)

१ "इति श्रुते" क ग

अथवा, विश्वजीवात्तरत्वयूतो वैश्वानरो विष्णुरेवेति विस्पष्ट प्रतिकाय युक्त्यपेक्षायामाद्यशब्देनाऽवातृत्वादिसर्विलिङ्गर्युत इति ता विक्ति । तस्मा इमयवाऽिष विष्णुरेव वैश्ववानरः । <sup>1</sup>निगमनावस्थाया सर्वगतत्वात्त्वाद्याति तद्वावयोक्तानि । तत्तविकरणेषु मुखतोऽनुक्तानामि सग्रहार्थम् "सर्वे " इत्युक्तम् । उवत च महोपनिषदि – "सर्वेनामा सर्वेकर्मा सर्वेलिङ्ग सर्वेगुण

इत्यपि गतार्थम् । भाष्ये "स हि" इति स्मृतिप्रसिद्धि बोतियतुम् । तेन "अह वैश्वानरो भूत्वा प्राणिना देहमाश्रित " (गीता० १५१४) इति स्मृति स्मारयित । तेन च "स्मर्यमाणमनुमान स्यादिति"( १२२५) इति च सुत्रमृपसगृह्मृति । "साक्षादप्यिवरोधम् —"(१२२८) इत्यादि-पश्चसूत्री तु समन्वयप्रकारप्रतिपादनपरा समन्वयादित्येव मगृहीता भवेदिति न पृथम् व्याचस्यौ । अथवा विश्वजीवान्तरत्वार्धीरिति नदिप व्याचस्यौ । तथाहि विश्वान्तरत्वान्मृस्थयोगेन विश्वनामा भगवान् इति परमार्थ । नथाऽप्यमृस्थतया लोकव्यवहार इत्यविरोध । तदेतदाह — "साक्षादप्य। विरोध जैमिनि" (१२२०) इति । आदित्येत "अमिव्यवतेरित्याश्म-रुष्य" (१२२६), "अनुस्मृतेर्वादिरे" (१२३०), "मम्पत्तेरिति मैमिनि" (१२३१), "आमन्तित्त चैनमिस्मन्" (१२३२) इता । सूत्रचतुष्टयोक्ता युक्तय सगृहीता इति मर्बमवदान् । एवमनेक प्रवारा क्रियादमिम्हारेण भाग्ये परिस्कृरित्व । अर्थानामपरिच्छेदेन ग्रथना-मम्भवादेवीपरस्यते । सुवियामनृक्तमिष सूहम्, दुर्घियामृक्तमिष बहुशो दुरुहमिति च ।

1 नन्वाद्यशब्देनाधिकरणयुक्तय एव चेद् विवक्ष्यन्ते हन्त कथ तीह् तन्युखेन पादार्थनिगमनम्, न । निगमनावस्थायामन्यार्थविवक्षणादित्याह – निगम-नेत्यादि ।

१ "इति वक्ति" ग

सर्वकामः सर्वधर्मः सर्वेष्ठपः । तस्मादन्यत्र प्रसिद्धर्नामात्मकौलिङ्गात्म-कंश्च<sup>9</sup> द्यार्वेविष्णुरेव मुख्यत उच्यत इति सिद्धम् ॥ ० ॥ ७ ॥ ७ ॥

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मयूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया श्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया श्रथमाध्यायस्य द्वितीय पाद

<sup>1</sup> पादद्वयफलितमाह - तस्मादिति ।

१ "लिज्जात्मकै सर्वशब्दै – " ख

## ॥ प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

ॐ।। अतीतपादयोर्नामलिङ्गशब्दबाच्यत्व विष्णोरयोगव्यवच्छेदेन साधितम् । तदेवान्ययोगव्यवच्छेदेनापि साघयत्यस्मिन् पादे । उपपन्नश्चैवम्भाव । <sup>1</sup>शास्त्र-योनिसमन्वयसूत्राभ्या <sup>9</sup>तद्वत् प्रतिज्ञातस्वात् ।

"अथ परा – 2" (आथ० ११ ५.) इत्यादौ परिवद्याविषयत्वेनोक्तस्य विष्णो "विस्मिन् द्यौ – " (आथ० २२ ५) इत्यादिके दुम्बाद्यायत्नवाक्ये प्राणा-धारत्वं श्रुतम् । "प्राणानां ग्रन्थि. –" (महाना० २५) इत्यादौ खदस्यापि तत्प्रतितिः दे सोऽपि द्युम्बाद्यायत्न स्यादित्याशङ्क्ष्याऽह – "द्युम्बाद्यायत्न स्वश्वद्यात्" (१३.१) इत्यधिकरणम् । "सर्वाश्चयः" इति । सर्वस्य द्युम्बादे-वचराचरस्य जगत आयत्न स्थानमाश्चयस्येको नारायण एव श्रुतिस्मृति-

<sup>1</sup> शास्त्रयोनिस्त्रेणायोग व्यवच्छिद्य समन्वययोगेन तस्यैवान्ययोगमिष व्यवचिच्छेद हि ।

<sup>2 &</sup>quot;अथ परा यया तदक्षरमिषगम्यते" इति विष्णो परिविद्याविषयत्वमुक्त पूर्वपादीयषच्छाविकरणे दृश्यत्वाद्युष्कित इति । तत्रैव चाऽवर्वण्यासुपिनविद उपरिष्टाद् "यिम्मिन् चौ पृथिवी चान्तरिक्षमोत मन सह प्राणैश्च सर्वे" इति तस्यैव परिविद्याविषयस्य प्राणाधारत्वमपि श्रूयते । तच्च विश्वेषण-मन्यगमिति नारायणोपिनविदेवाऽह — "प्राणाना ग्रन्थिरसि छ्द्रो मा विशान्तक" इत्यादि । तेनोभयत्रापि सम्भवद् द्युभ्वाद्यायतनत्व व्यवच्छेद-मेवान्ययोगम्य व्यवच्छिनतीति ।

१ "- सुत्राम्या प्रति - " क

२ "स्द्रस्यापि प्रतीते " क

प्रसिद्धः । <sup>1</sup> सर्वेषामात्मा स्वामी च मुख्याश्रय उक्तः । स एव हि मुक्तानामपि सर्वेषामुपसुष्य आश्रयः<sup>2</sup> ।

नचानुमितरङ् <sup>व</sup>सर्वाश्रय उच्यते । तच्छव्दाभावात्, अन्यशब्दभावाच्च । अत एय न जीवो वायुक्च बुभ्वाद्याश्रयः । अत्रेशजीवयोराश्रयाश्रयिभावतक्षण<sup>ः</sup> केवलभेवश्च सूचितः <sup>4</sup> । तस्माद् ब्रह्मस्त्रादिजगतो विष्णुरेषाऽश्रय इति भावः ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

"भूमा सम्प्रसादावध्युपदेशात्" (१३८) इत्यधिकरणम् । "पूर्णगुण." इति । पूर्णा सङ्गुणा अस्येति पूर्णगुणो भूमा भूयानिति । भाव । अथवा,

<sup>1 &</sup>quot;तमेवैक जानथ आत्मानम्" (आय० २२ ५) इत्यात्मक्षन्योऽपि हेतूकृत सर्वाश्रय इति कथितार्थ इत्याह – सर्वेवामिति । एनेन स्वकट्यादिनि योगभाग कृतार्थं ।

<sup>2</sup> तथाहि सुत्रम् — "मुक्तोपसृप्यव्यपदेणात्" (१३२) इति । "अमृतस्यैष सेतु " (आष० २२५) इति तद्वचपदेश ।

<sup>3</sup> सर्वाश्रय इत्यात्मशब्द हेत्नुर्वताऽतच्छब्दत्वमपि स्वादिषु कथितमेवेति मन्वान आह् – नचेत्यादि । तथाहि मुत्रे – "नाऽनुमानमतच्छब्दात्" (१३३), "प्राणभुच्च" (१३४) इति ।

<sup>4 &</sup>quot;भेदब्यपदेशात्" (१३५) इति हि सूत्रम् । किश्व सर्वस्या अपि परिवाया स एव विषयत्याऽऽश्रय इति ततोऽपि हेतो स एव बुम्बाद्यायत्तनम् । तथाहि सूत्रम् — "प्रकरणात्" (१३६) इति । "ह विद्ये विदित्तव्ये" (आय० ११४) इति परिवद्याविषयत्वोवत्या तस्य होतत् प्रकरणिति तदर्यात् । सर्वस्य जीवजातस्य सिलत्वेनाऽश्रय इति "हा सुपर्णा सयुजा सखाया —" (आय ३११) इत्युक्ते स्थित्यदने च गापिते भवत । तथाच सूत्रम् — "स्थित्यदनाम्या च" (१३७) इति । दिइ.मात्र-प्रदर्शनायैवोपकान्तत्वात् वचित्वविवविवविवव व्याकरोति । वविचयन्त्रहस्यान्तर ददञ्जहाति च टीकाकृत् ।

१ "भ्यादिति" ग

पूर्णत्व नाम गुष पूर्णगुष: । ्वाक्ष्यगुष इति यावत्। तच्च पूर्णत्व झानानत्वा-विगुषाना प्रत्येकमरित । गुष्मिनोऽषि ृरे पूर्णत्व विशेषते विद्यते । तदेतत् पूर्णत्वम्, स व भूयान् । "ये व भूमा —" (छन्दो० ७२३१) इति शुयते 3 । सोऽय भूमा वायुर्ता, आहोस्बिद् विष्णुरिति सञ्चय । आजाया भूयस्त्वाद् वायुरित्यन्यमतम् । वपूर्णगुष्कत्वात्, सर्वेभ्योऽपि भूयस्त्वात्, सर्वगतत्वाद्युपपत्तेश्च विष्णुरेव भूमेति सिद्धान्तसार ।

ननु गुषाना गुषान्तरकल्पने तस्यापि" तथेत्यनवस्था । तेषा इय्येवये च<sup>६</sup> पुनर-गुणत्वमद्रव्यत्व वा स्यात् । अन्यतरमाञ्ज्वात् । अतोऽन्योन्यभिन्नत्वात् सम्बन्ध

<sup>1</sup> भूमा पूर्णत्वाख्यगुणो भ्यमा धर्मिणा नानिरिक्त उनि श्रूयने ।

<sup>2 &#</sup>x27;यो वै भूमा तत् मुलम्। नाल्ये मुलमस्ति । भूमैव सुलम्" इत्यानुपूर्वी ।

<sup>3</sup> यस्मान् पूर्णमुख तस्माद् भूमेत्युपितपत्सु व्याख्यातत्वान् पूर्णमुखत्व पूर्णगुणत्वेन व्याप्यते । तेन व्यापकोक्तेर्व्याप्यो हेतुरिप सूचितो भवत्यविना-भावात् – पूर्णमुखत्वादिति । भूम्नैव पूर्णत्वेनात्येभ्य उपर्युपदेशक्चोक्तो भवति । सर्वानिप गच्छतीति सर्वग इति वाऽऽवर्तते । सर्वेषामाश्रयत्वेनोपरि तिष्ठतीति वा मर्वाश्रयपदावृत्ति । एतेन "क्षमीपपत्तेरुच" (१३१) इति च सूत्र व्याख्यातम् । मर्वगतत्वादिधर्मीपपत्तेरिति हि तदर्थ । तदुक्त मर्वग इति । सर्वाश्रय इति वा । अथवा देशत पूर्णतैव सर्वगततेति तदिष सूत्र पूर्णगुण इति व्याख्यातमेव । "स एवावस्तात् स उपरिष्टात् स पश्चात् स पुरस्तात् स दक्षिणत स उत्तरत स एवेद सर्वम्" (छन्दो० ७ २४१) इति मर्वगतत्वश्रुति ।

१ "नाम गुण । भूमाख्य" घ.

२ "पूर्णत्व विद्यते" ग

३ "इति श्रृते" ख

४ "आशाभूयस्त्वात्" ख

५ "तस्यापि कल्पने तथे - " ग

६ "द्रव्यत्वे च" ग

एव गुणगुणिनोर्वाच्य इति । मैदम् । सम्बन्धयक्ष एवानवस्थाविद्योषवर्शनात् । तस्य स्विनव्यहिकत्वे इच्यस्येव तथात्व पुकल्पम् । अतोऽस्मत्पक्षे नानवस्था । वस्त्वन्तरत्वानभ्युपगमात् । नच तावता गृणमात्रत्व गृणिनात्रत्वे वा कल्पनीयम् । एकस्यव द्रव्यस्य स्वामाविकविद्योधमात्रेण बहुभावाद् । गृणगृण्याविद्यवहारस्य च सुकरत्वात् । अतो वैशेषिकदोषा नास्माक श्रञ्ज्या इन्यमिप्रायेण । गृणगृणिनोरभेद साध्यामात् । कुतस्तिहं पूर्णत्वगृण वित्यत्वय न चकारेति चेवुच्यते । त्वप्रत्यय कृते गृणस्य इव्यभाव एव विहितः स्यात् । न पुनर्गृणस्य च गृणास्तर त्वप्रत्यये कृते गृणस्य इव्यभाव एव विहितः स्यात् । न पुनर्गृणस्य च गृणास्तर त्वप्रत्ये कृते गृणस्य इव्यभाव एव विहितः स्यात् । न पुनर्गृणस्य च गृणास्तर त्वप्रदेश्वपत्याम् । विशेषतो रगृणप्रहणार्थत्वाच्य । "सर्वे सर्वगृण त्मान सर्वकर्तार एव च" (अन् ० ३.२.१९६.) इति इत्युल्क्षस्य । । ।। २ ।। ० ।।

<sup>1</sup> तथाहि तत्त्वदीपिका — "तस्य सम्बन्धस्य नतो भिन्नत्वे गुणवदेव सम्बन्धा-नत्त्रापेक्षत्वादनवस्थानात् । अभिन्नत्वे वस्तुमात्रमिति न सम्बन्ध स्यात् । तस्माद् गुणगुणिनोर्भेदे भेदाभेदौ वा कल्पयित्वा, तयो सम्बन्ध समयाय-मन्य वा कल्पयित्वा नदनवस्थापिन्हारार्थं तस्य स्वनिर्वाहकत्वकल्पनाड् वरमेकस्य द्रव्यस्य गुणादिविशेषरूपेण स्वनिर्वाहकत्वम्" इति ।

<sup>2</sup> एतेन तु प्रयोगिवशिपेण गृगभूता अपि ज्ञानानन्दाय पूर्णत्वेन गुणेन गृणिनोऽपि भवन्ति इत्यभिहित भवति । सद्गुणपूर्णस्य च भगवतो विशेषतो विविक्षतत्वात् तदुभयसग्रहाय त्वप्रत्यय विहाय पूर्णगुण इत्येवाऽह ।

१ "- भावाद् गुण्यादि - " ग

२ "इत्याशयेन" क

३ " – च्यते । तत्र त्वप्र – "गघ

४ "गुणग्र – " ग

५ "इत्यनुव्याख्यायाम्" ग

"'अक्षर गार्ग्यदृष्टम् – " (बृह० ५ ६.११) इत्यत्रादृश्यत्वादिगुणक चित्रग्रकृतिः सुर्योदिधारणादित्यत आह – "अक्षरमम्बरान्तधृते." (१.३.१०.) इत्यिधकरणम् । "सोऽक्षरः" इति । यः "यत्तद्वेद्रथम् – " (आथ० १ १.६.)- इति पूर्वोततो विष्णु. स 'एवात्राप्यदृश्यत्वादिगुणकोऽक्षर उच्यते । सूर्योद्यतिरिक्तस्याम्बरान्तस्य धृतिवचनात् । दृश्यत्वादिनिवारणेन स्थूलाणु-त्वाद्यपि विष्णोनिवा रितम् ।। ० ।। ३ ।। ० ।।

<sup>1 &</sup>quot;तद् वा एनदक्षर गार्ग्यदृष्ट द्रष्टुश्रुत श्रोत्रमत मन्त्रविज्ञात विज्ञातु" इन्यादिना यदक्षरमुच्यत सा चित्प्रकृतिरिति युक्तम् । कुत ? "एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिप्ठत " (बृह० ५ ८ ६ ) इति सूर्यादिधारणवचनात् । कुत इट ज्ञायते यत्सूर्यादिधारण प्रकृतिधर्म इति? श्रुतेरेव । तथाहि मन्त्र - "अह सोममाहनस बिभर्म्यंह त्वप्टारमुत पूषण भगम्" (ऋ० १०१२५२) इति । तेन प्रकृतिरिप स्यादेव प्रतिपाद्या । नेत्याह - सोऽक्षर इति । यस्माददृश्यत्वादिग्णकमाथर्वण्या-मुदितमक्षर ब्रह्मैबेति पुरस्तादेव प्रस्तुतम्, तच्चादृश्यत्वादि "अदृष्ट द्रष्ट् - " इत्यादिनाऽत्राप्यभिज्ञायते तेनैव सुशक यत् स एवाक्षरोऽत्रापि निगचत इति । अम्बरान्तधृतेरिति हेतुमपि स इति प्रत्यभिज्ञयाऽऽह । तथाहि तत्र श्र्यते - "यस्मिन् द्यौ पृथिवी चान्तरिक्षमोतम्" (आथ० २२५) इति । तदेवात्र प्रत्यभिज्ञायते - "एतस्मिन्नु खल्वक्षरे गार्ग्याकाश अरोतश्च प्रोतश्च" (वृह०५ ५ ११) इति । <sup>"</sup>सा च प्रशासनात्" (१३११) इति सूत्रमपि प्रत्यभिज्ञयैव व्याख्यातम् । ''येनैष भूतैस्तिष्ठते ह्यन्तरात्मा" (आथ० २१६) इत्युक्त प्रशासनमेवात्राप्यक्षरे "एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठत " (बृह० ५ ६ ६ ) इति प्रत्यभिज्ञायते हि । नियन्तेति च स्फुट प्रशासनम् । "अन्यभावव्यावृ-त्तेश्च" (१३१२) इति सूत्रम् । तदपि व्याचस्यौ स प्रत्यभिज्ञात इति । "नित्य विभु सर्वगत सुसूक्ष्मम्" (आथ० ११६) इति यन्महत्त्वमणुत्व चाक्षरस्योक्त तदेवात्रापि "अस्यूलमनण्" (बृह० ५ ८ ८ ) इति प्रत्यभि-ज्ञायत इति स एव स ।

१ "स एवादृश्य -- " ग

२ "-णोर्निर्धा-" क ख. ग

"1 सदेव - " (छन्दो० ६ २.१) इत्युपकान्त सर्वकारण सत् प्रधानसित्यत आह - "ईक्षतिकर्मव्यपदेशात् स " (१ ३.१३) इति सुत्रम् । "स्तम्" इति । नात्रोपादान सत् प्रधानमुख्यते । किन्तु? निमित्तमेव सन् विष्णुरेव । ईक्षति-कर्मव्यपदेशात् ॥ ० ॥ ४ ॥ ० ॥

"वृद्धपुरे बहरं पुण्डरीक वेश्म —" (छन्दो० ८११) इत्यादौ हृदये तावत् कि विवद्य अपते । तैतिसम्बद्ध स्वरंपो भूताकाशः । उत्तरत्र तु "उभे अित्मन् द्यावापृष्टिवी ... समाहिते" (छन्दो० ८१३) इत्युक्तत्वात् सोऽल्पाकाशः सर्वाश्रय इत्यतः आह् — "वहर उत्तरेश्य" (१३.१४) इत्यिककरणम् । "हृद्धक्ताः" इति । न तावद् भूताकाशः सर्वाश्रयो युज्यते । "तिस्मन् यदन्त-स्तदन्वेष्ट्यम्" (छन्दो० ८११) इत्येव पतिज्ञानात् । एव चेज्जीवस्यापि

गि "सदेव मोम्येदमग्र आसीत्" (छन्दो० ६२१) इत्युपकान्त मत् "बहु म्या प्रजायेय" (छन्दो० ६२३) इति परिणामश्रवणात् प्रकृतिरिति । नेत्याह 'मन्' इति । सोऽक्षर इति नच्छव्दोऽत्रापि वर्तते । यथाऽक्षर इति न प्रकृति किन्तु स एव तहृदत्रापि स एव सन् । गतेन स इति सूत्र-पदमप्यनुचकार । कृत एतत्? ईक्षतिपूर्व कर्मव्यपदेशात् — "तदैक्षत तत् तेजोऽसृजत" (छन्दो० ६२३) इत्यादि । तदेतदीक्षते सर्वकर्तित व्याख्यातम् । स इति प्रत्यभिज्ञात च । तथाह्याथवँणे — "तपसा चीयते ब्रह्म ततोऽक्षमभिजायते" (आय० ११६) इति च ।

<sup>2 &</sup>quot;अथ यदिवसिस्मन् ब्रह्मपुरे - " इत्यादि च्छन्दोगाना पाठ । "एतिस्मन् ब्रह्मपुरे - " इत्यादि चाच्योताहृत शाखान्तरपाठ । तदुभयसप्रहाय "ब्रह्मपुरे दहरम् - " इत्यादेव पर्यग्रहोत् । तदुक्त तत्त्वदीपिकायाम् - "सर्वत्र च सर्वेषा समानजातीयाना श्रृत्यन्तराणा सहोपलक्षणार्थम् - 'अस्मिन् ब्रह्मपुरे' इत्युदाहृतंब्यंऽपि 'एतिस्मन् ब्रह्मपुरे' इत्युदाहृतम्" इति ।

<sup>3 &</sup>quot;वहरोऽस्मित्रन्तराकाश" (छन्दो० ५११) इति तस्मिन् स्वल्यो भूताकाश ।

<sup>4 &</sup>quot;उभे अस्मिन् द्यावापृथिवी अन्तरेव समाहिते । उभाविन्नश्च वाय्श्च सूर्याचन्द्रमसावुभौ" इत्यानुपूर्वी ।

१ "इति प्रतिज्ञानात्" क

प्रस्तावात् स एवायमिति चेन्न । तस्य स्वतोऽपहृतपाप्मत्वाद्यसम्भवात् । कस्तर्हि? जीवस्य हृदयाब्जे स्वत्पाकावागतो महाकावा एव सर्वात्रयः श्रूयते । कृत ? "यावान् वा अयमाकावास्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकावा उमे अस्मिन् –" (छन्दो० = १.३ ) इत्याद्युत्रतेः । स च महाकावो न पुनर्भताख्यः । वत्ससम्भाव्यश्रुतिलिङ्गविरोधात् । क पुनरिति चेत्, उत्तरवाक्यगतरात्मत्वादिस्वगुर्णविष्ण्वाख्य एव महाकावाः । शुप्तरात्म वेत्र । सुन्तगम्योऽपि वृह्वव्या प्रान्ननामको विष्णुरेव । धृत्यादिमहिमोपलिब्धस्वास्यैव साधनीया । सोऽध हृदव्यग एव नारायणः श्रुतौ प्रसिद्धस्व ।। ० ।। १ ।। ० ।।

गण्तेन "अहरहर्गच्छन्त्य एत ब्रह्मलोक न विन्दन्ति" इति सुप्तगित "गिति शब्दाभ्या तथाहि दृष्ट लिङ्ग च" (१३१४) इति सुत्रिता च सुचिता भवति । ब्रह्मणो लोक वासस्यान हृदब्जमित्यपि विवक्षणात् । स एव ब्रह्मशब्दोदित इति तच्थुतिहारा ब्रह्मशब्दोऽपि सुत्रित स्मारितो भवति । एतेनैव नयेन "अरस्च हवै प्यश्चार्णवौ ब्रह्मलोके" (छन्दो० ६४३) इति दृष्ट लिङ्ग च स्मारित भवति। ब्रह्मलोक इति हृदब्जग इत्यनुवादात् ।

१ एतच्च "सूर्याचन्द्रमसौ विधृत" इति पुरैव प्रत्यम्यज्ञायीति न पृथम् वक्तव्यम् । तथाच व्याख्यात सूत्रम् – "धृतेश्च महिम्नोऽस्यास्मिन्नुपलब्धे" (१३१६) इति । "स सेतुर्विधृति" (छन्दो० ८४१) इति श्रुतौ धृतिचचनम् ।

<sup>3</sup> तथाच सुत्रम् — "प्रसिद्धेरुच" (१३१७) इति । एतच्च स इत्यावृत्तेन श्रुतिप्रसिद्धिवाचिना भाषितम् । पुरैव सर्वसग्रहरूच कृत आगमोदित इति । 'नारायणश्रुतौ' इति समस्त वा । 'तस्या शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थत " इति प्रसिद्धेरुच । "इतरपरामर्शात् स इति चेन्नासम्भवात्" (१३१६), "अत्यार्थरूच परामर्श्वा (१३१६), "अत्यार्थरूच परामर्श्व " (१३२६), "अत्यार्थरूच परामर्श्व " (१३२०) "अत्यश्रुतेरिति चेत् तदुक्तम्" (१३२१) इत्यन्ययोगव्यवच्छेदपरा चतु सूत्री चोपविद्यातयैव दिशा व्याक्रता भवितीति स्फुटमेव पटुषियाम् । अपटुष्टियस्त्वनिक्कृता एवेति न बहूच्यते । प्रन्थगुरुयै च ।

१ "तदसम्भवश्रुति - " ख २ "महानाकाश " ग घ

"अनुक्रतेस्तस्य च" (१.३२२ ) इत्यधिकरणम् । "सुर्योदिभासकः" इति । ¹स एव भगवान् सुर्यसोमाग्न्यादीनां तद्भासां च स्वभासेव भासको भवति । अत स एवानिर्देश्यसुषक्ष्पः ।। ० ।। ६ ।। ० ।।

ेप्राणोन्नयनादिकृत् सर्वदेवोपास्य. श्रूयमाणो । न मुख्यप्राण इत्यत आह — "शब्दादेव प्रमितः" (१.३ २४.) इत्यधिकरणम् । "प्राणप्रेरकः" इति । प्राणापानयोर्मुख्यप्राणस्यापि प्रेरको विष्णुरेवेति वामनशब्दादेव प्रमित । सोऽय सर्वेशान <sup>3</sup> शरीरमध्ये हृदये प्राणोन्नयनादि कुर्वेन्नंगुष्टमात्रस्तिष्ठति । अनगुष्ठवस्यु तिर्यक्ष कथमिति चेत् तहता मनुष्याणामेव वेदविद्यायामधिकार <sup>3</sup> इत्यविरोध ।। ० ।। ७ ।। ० ।।

- 1 "न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारक नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमिनः। तमेव भान्तमनुभाति सर्व तस्य भाता मर्वमिद विभाति" (कठ० ४ १४) इति सूर्यादीना नदायत्तप्रकाशस्वात् स एव सूर्यादिभामक । म एव चानिर्वेश्यपूर्णानन्द "तदेतदिति मन्यन्तेऽनिर्वेश्य परम सुम्वम्" (कठ० ४ १४) इत्युक्त । प्रसिद्धरच स तादृश स्मृतौ "यदादित्यगत तेजो जगद् भामयतेऽखिलम् । यच्चन्द्रमसि यच्चाम्नौ तत् तेजो विद्धि मामकम्" (भ०गी० १४ १२) इति । तथाच सूत्रम् "अपि स्मर्यते" (१३ २३) इति ।
- 2 "ऊर्ध्व प्राणमुन्नयत्यपान प्रत्यगस्यित" (कठ० ५३) इति प्राणोन्नय-नादिकृत् । "मध्ये वामनमासीन विश्वे देवा उपासते" (कठ० ५३) इति सर्वदेवोपास्य । प्राणोन्नयनादि च मुख्यप्राणधर्मं इति नाय विष्णु । नैवम् । स वामनशब्देन प्रसिद्ध नारायण एवात्रोच्यत इत्युचितम् ।
- 3 तथाच सुत्रम् "हृद्यपेक्षया तु मनुष्याधिकारत्वात्" (१३२५) इति । तदेतत् हृद्वजग इति भाषितम् । "अगुष्ठमात्र पुरुषो मध्य आत्मिनि तिष्ठिति" (कठ० ४१२) इति श्रुतेरगुष्ठवन्मानुषहृद्वजग इति पर्यविस्तोऽर्थ ।

१ "- माणो विष्णुरित्यत - " ग

२ "प्रेरकोऽपि विष्णु - " क

३ " - विद्याधिकार - "क ग

अहो तर्हि देवादिभिनं बेदैकेंयो भगवानिति सर्वदेवोपास्यत्वोक्तिविरोध इत्यत आहु "तदुगर्याप वादरायण. सम्भवात्" (१.३.२६.) इत्यिकरणम् । "देवतरिपि क्षेयः" इति । मनुष्यत्वादुपरि देवतापवप्राप्त्यनन्तरमपि तैर्वैव-तैर्वेदैकेंयो नारायण । तेवामिभिकारवैद्येष्येण ज्ञानध्यानाद्युपासनसम्भवात् । अपिदाब्दाह्र्युगर्थवर्धिद्यभिरपि वेदैकेंय । विशिष्टा. स्त्रियस्तिर्यञ्जोऽपि केवि-विश्ववस्त्रमृहीता. । नच देवानामनित्यत्वेऽग्निष्टोमादौ मन्त्रे वा किर्चद्विरोध । अनेकप्रतिपत्त्याद्यनेकप्रतिभवण्याद्योगभवत्त्रम् । नचात्र जीमिनिसत्तिदरोधः । विषयविभागप्रकटनात् ।। ० ।। ८ ।। ० ।। ० ।। च ।। व्याप्त जीमिनिसत्तिदरोधः ।

एव चेन्मनुष्यजातिभिः शूद्राधैरपि वेदैज्ञेंयः स इत्याराञ्च्रघारह् –"शुगस्य तवनादरश्रवणात् तदाद्रवणात् सूच्यते हि" (१.३.३४) इत्यधिकरणम् । "न वेदैः शुद्राद्धैः" इति । शूद्रशकशबर³युरस्सरैः सर्वधाऽपि न वेदैज्ञेंय

ग तथाच सूत्रम् — "विरोध कर्मणीति चेन्नानेकप्रतिपत्तर्दर्शनात्" (१३२७) इति । तदेतत् दैवतीरिति बहुवचनोक्तम् । एकैकस्थापि पदस्य एकस्थानन्तरमेक इति बहुनि हि दैवतानि मन्ति । एतेनैव "शब्द इति चेन्नात प्रभवात् प्रत्यक्षानुमानाभ्याम्" (१३२८) "अत एव च नित्यत्वम्" (१३२६), "समाननामस्पत्वाच्चावृत्तावप्यविरोघो दर्शनात् स्मृनेञ्च" (१३३०) इत्यपि सूत्राणि सगृहीतानि भवन्ति ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्राणि — "मध्यादिष्वसम्भवादनधिकार जैमिनि ' (१३३१), "ज्योतिषि भावाच्च" (१३३२), "भाव तु बादरायणोऽस्ति हि" (१३३३)। तमेत विशेषमपिशब्देन सूचयाम्बभूव। झानिभिरिप प्राप्तफलैरिप देवैरुपास्य फलविशेषभावादित्यादि। ज्ञेयोऽपीज्योऽपीति च। "क्रमण्यप्यविकारिणो देवा " इति पद्मनाभतीर्या।

<sup>3</sup> शका शबरा इति म्लेच्छिविशेष । त्रात्या भूपतय शका । पर्वतीया पुलिन्दादनिर्मिन्ना शबरारचण्डलभेदा । "गोमासभक्षको यस्तु लोकबाह्य च भाषते । सर्वाचारविहीनोऽसौ म्लेच्छ इत्यभिधीयते" इति तल्लक्षणम् ।

१ "- मिप तैवेंदैज्ञेंयो - " ख

परमात्मा । निर्ह कुत्रचिच्छूडो बेदाधिकारी दृष्टः । पौत्रायणोऽपि कारणान्तरेण ।
शूद्रश्चदोक्तत्वेऽ प्यसूद्र एव हि वेदविद्यामश्रीयीत् । विस्त्रुविद्ययेणोक्तरत्र
क्षत्रियत्वावगमात् । अपिच शूद्रस्य व सस्काराभावाभिलापात्, शूद्रत्याभावनिर्धारण एव सत्यकामस्योपनयनादिप्रवृत्तेश्च नैव शूद्धो व वेदाधिकारी ।
तस्य वेदश्यवणाध्ययनार्थावधारणाना प्रकटप्रतियेधात् किमु वक्तव्यम् ।
वोसामन्यस्त्रीत्रह्माबन्धुनां सस्कारलेशदर्शनाट् यथोचित एवंच प्रतियेधो
बोद्धव्यः । एवश्वर् तीर्गुणकर्मनाम्मा यथायोग्यश्रवणकीर्तनमात्रेणोपास्यो
बोद्धव्यः । १ १ ।। १ ।। १ ।। ।

"कम्पनात्" (१.३.३६) इति सूत्रम्। "कम्पकः" इति। "4 – एजति –"

<sup>1</sup> शुचाऽऽद्रवणास्थेन कारणान्तरेण।

<sup>2</sup> एदिधकरणहेतवस्य "शूटाधै" इति भाषिता । शुचाऽद्रवणादिभि-लिङ्गैरिति । "अयमस्वतरीर्य" (छन्दो॰ ४२२)इत्युक्तोऽस्वतरी-युक्तो रथ क्षत्रियत्वावगमे लिङ्गिविषेष । "गर्दभादस्वाया जाता अस्वतर्यं" इति तत्त्वदीपिका । "गर्दभीषु अववैर्जाता" इति व्यास-तीर्षीयस्य मूल मृप्यम् । भाष्य आदिशन्दोपातान् हेतुनाह — अपिचेत्यादि । तथाच सूत्राणि — "क्षत्रियत्वगतेरचोत्तरत्र चैत्ररयेन लिङ्गात्" (१३३४) "सस्कारपरामर्थात् तदभावाभिलापाच्च" (१३३६) "तदभाव-निर्धारणे च प्रवृत्ते" (१३३७) "अवणाध्ययनार्थप्रतिषेधात् स्मृतेरच" (१३३८) इति ।

<sup>3</sup> शुद्राचैरित्यादिशब्दस्यार्थान्तरमप्याह – सामान्येत्यादि ।

<sup>4 &</sup>quot;मदिद जगत् सर्व प्राण एजित निस्सुतम् । महम्भय वज्जमुद्धत य एतद विदुरमृतास्ते भवन्ति" इति कठाना श्रुति । प्राण एजित प्राणाधार सत् कम्पते । वेष्टत इति यावत् । तदेतदाह – कम्पकश्वेष्टक इति ।

१ "शुद्रशन्दितोऽप्य -" ग "शूद्रशन्दितत्वेऽप्य -" घ

र "शूद्रस्य तु सस्कारा - "क. ग ३ "शूद्रोर्ऽाधकारी" क

४ "तस्य श्रवणाध्य –" ग ५ "एवञ्चैतै –" क ग

(कठ० ६.२) इति श्रूयमाण कम्पकत्चेष्टको हरिरेव । अत स एवोछ-तवस्त्राविहेतिनामा ।। ० ।। १० ।। ० ।।

पौरस्त्य एव ज्योति.शब्दो "ज्योतिर्दर्शनात्" (१.३४०.) इति सूत्र व्याख्या-पुमलम् । " – हृद्यन्तर्ज्योति पुरुष" (बृह० ६.३७) इत्यत्रापि ज्योति-विष्णुरेव । ततु जीव । तथा 'वर्शनात्' ॥ ० ॥ ११ ॥ ० ॥

"आकाशोऽर्थान्तरत्वाविच्यपवेशात्" (१.३४१.) इति सूत्र च तत्रेव "खबत्" इति च्याच्यातम् । "आकाश इति होवाच" (इन्दो० १६.१) इत्युक्ताकाशो यथा विष्ण्वाच्यस्तद्वत् "आकाशो व नाम –" (इन्दो० द.१४१) इत्यत्रःपि विष्णुरेवोच्यते । कृत ? प्राकृतनामरूपवतः प्रसिद्धाकाशादर्थान्तरत्वादि-च्यपवेशात्  $_1^2$  ॥ ०॥ १२॥ ०॥

"मुषुस्युत्त्रात्त्योर्भेदेन" (१.३.४२) इति सुत्रम् । "अस्यश्च जीवतः" इति । "असङ्गो ह्यय पुरवः" (बृह० ६ ३.१४.) इति न जीव उच्यते । "प्राज्ञेनाऽत्मना सम्परिष्वक्तो । " - किन्चन वेद" (बृह० ६ ३ २१.) इत्यसङ्गाज्जीवस्य भेवव्यपदेशात् । कस्तिहि अज्ञादुच्यमानाज्जीवादन्य प्राज्ञो हरिरेवासङ्ग । चज्राब्द केवलभेदमवधारयन् भेदाभेदमत निवारयति ॥ ० ॥ १३ ॥ ० ॥

"एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य" (बृह० ६४२३.) इत्यत्र विरिञ्चोऽप्युच्यत इत्यत आह – "पत्यादिशब्देन्य." (१.३४३ ) इति सुत्रम् । "पतित्वादि-

<sup>1 &</sup>quot;विष्णुरेव ज्योति" इति चतुर्वेदशिखाया दर्शनाव् विष्णुरेव ज्योति ।

<sup>2</sup> पूर्वोक्तं ब्रवितम्प्यर्शन्तरम् । तथा व्यपदेशात् "आकाशो वैनाम नाम-रूपयोनिर्वहिता ते यदन्तरा तद् ब्रह्म तदमृत स आत्मा" (छन्दो० प्र १४ १ ) इति ।

<sup>3 &</sup>quot;न बाह्य किञ्चन वेद नान्ऽन्तरम्" इत्यानुपूर्वी ।

१ "दर्शनादित्यर्थं" घ २ "प्राज्ञेन परिष्वक्तो - " ख ग घ

गुणैर्युक्त." इति । 'सर्वाधिपतित्व समॅझानत्वमग्राह्यत्वमित्यादिगुणँयुक्तत्वा-भित्यमिहमो बाह्यणोऽपि विष्णुरेव । "यो ब्रह्माण विद्वचाति? –" (दवेतादव० ६.१६.) इत्यादाविनत्यमिहमत्व विरिश्वस्यापि श्रुतम् । जन्मराहित्य च भमन्वन्तरकत्पादिष्वेव । नतु परादौ? । नच विष्णावप्येवस्त्व शङ्क्यम् । "विष्णोर्नु कम् 3 –" (ऋ०१.१४४.१), "परो मात्रया –"(ऋ०७.६९.१), "न ते विष्णो –" (ऋ०७ ६९ २) इत्यादिश्रुतिस्य ।।०।। १४ ।।०।।

पावार्थ निगमर्यात —"तद्न्यत्र च वाचके. । सुख्यतः सब्देशब्देइच वाच्य एको जनार्दनः" इति । अय भाव —  $\checkmark$ उक्तप्रकारेण  $^4$ स्द्रवाय्वादिविरिश्व- पर्यन्तेषु असिर्ढमुंख्यवाच्यः स इति यत् तत्  $^5$  तस्मात् कारणादन्यत्र

<sup>1 &</sup>quot;सर्वस्येशान मर्वस्याधिपति" (बृह० ६४२२), "स एप तेति नेत्यात्माऽमृह्यो नहि गृह्यते" (बृह० ६४२२) इत्यादिश्रृतिप्रम्नुतान् गुणानाह – सर्वेत्यादि ।

<sup>2 &</sup>quot;यो ब्रह्माण विद्रधाति पूर्व यो वै वेदाश्च प्रहिणोति तस्मै" इति इवेताश्वतरोपनिपत् ।

<sup>3 &</sup>quot;विष्णोर्नु क वीर्याणि प्र वोच य पाधिवानि वि ममे रजासि", "परो मात्रया तन्वा वृधान न ने महित्वमन्त्रस्नुवन्ति", "न ते विष्णो जायमानो न जातो देव महिम्न परमन्तमाप" इति वाह्वृचा मन्त्रा ।

<sup>4</sup> अधिकरणक्रमेणाऽह – ग्द्रवाय्वादिविरिञ्चपर्यन्तेप्विति ।

१ "मन्बन्तरादिष्वेव" ग

२ "नत् कल्पादौ" ग

३ " - वप्येवन्त्व कल्प्यम्" क

४ "भाव - इत्युक्त-" ग

प्र "रुद्रवायुविरिश्वादिपर्यन्तेषु" ग

६ "यत् तस्मात" क ग.

एतेन्थोऽन्ये 'ध्वजनजादिघटलोध्टान्तवस्तुषु च वाचकरवेन लोकसिद्धैर्नाध-तिङ्गात्मके सर्वेशब्दैरच जनार्दन एक एव मुख्यतो वाच्य । "तदन्यत्र च वाचकः" इति विशेषणदाब्दस्या 'न्योऽप्यर्थ. – तत् तस्मिन् विष्णौ अन्यत्र जगित चेत्युभयत्रापि वाचकरवेन प्रतीयमानैरिति । अथवा, तदन्यत्र तस्माट् विष्णो-रन्यत्र जगिति <sup>1</sup>समाकर्षावमुख्यतो वाचकैरचेति । <sup>2</sup>एवञ्चैक एव नारायणः सर्वेशब्द 'मुख्यार्थ इति वचनात् समाधिकराहित्य तस्योक्त स्यात् ।। ०।।०।।

> इति श्रीमदानम्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसब्रह्माध्यस्य टीकाया त्रैवित्रमार्थदासकृतावानम्दमालाया प्रथमाध्यायस्य तृतीय पाद

<sup>1</sup> एतेनोपरितन समाकर्षाधिकरण कटाक्षयति । तद्य्यत्रोपसहारमुखेन सङ्गमयित् शक्यमिति ।

<sup>2</sup> वक्ष्यमाणपादार्थ च मनिस निधायोपसहरति – एवञ्चेत्यादि ।

१ "एतेभ्योऽन्येष्वजादि – " क

२ "- शब्दस्यान्योऽर्थं " ख ग घ

३ " – विष्णोरन्यत्र समाकर्षा – " क

४ "मर्वम्ख्यार्थं दित" क

## ॥ त्रथमाध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥

ૐ।। अन्यत्रैच प्रसिद्धशब्दैरपि<sup>९</sup> विष्णुरेच मृख्यवाच्य इति साधयत्यस्मिन् पादे ।

"आनुमानिकमप्येकेषामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्दशंयति च" (१४१) इत्यधिकरणम् । "अव्यक्ताः" इति । "अव्यक्तात् पुरष पर" (कठ० ३११.) इत्यव्यक्तशब्दो (वितो वित्ते वित्यु । किन्तु प्रधानमेव) तत्रोच्यते । तस्यैव पुरुषावबरत्वेन तत्प्रतियोगित्वसम्भवात् । निह स्वस्मादेव स्वयमुक्तम इत्याबि साम्प्रतमिति चेन्न । अन्यवबरयतीत्यवरत्वस्य विष्णोरेव विसम्भवात् स एवाव्यक्तशब्देन मुख्यतो गृह्यते । अन्यवमुख्यतयैव । समाकर्षात्, सुकमत्वावियुक्ते अनेदन्व तथा दर्शनात् । मचकस्यैव धर्मिप्रति-

<sup>1</sup> जरीरहपेऽव्यक्ते स्थित एव भगवानव्यक्तशब्देन मुख्यतो गृह्यते ।

<sup>2 &</sup>quot;तुच्छ्चेनाऽभ्वपिहित यदासीत् तपमस्तन्मिह्नाऽजायतैकम्" (ऋ० १०१२६३) इति दशममण्डले मन्त्र । "तुच्छ्यस्य गुणत । परमापेक्ष-याऽल्पत्व प्रकृते । आ ममन्ताद् भूमास्मकत्वादामु ब्रह्म । यद् ब्रह्म प्रकृत्याऽपिहितमासीत् तदेव तपसो ज्ञानस्य महत्त्वया प्रधानमासीत्" इति तत्त्वदीपिकायाम् । एतेन प्रकृत्याऽपिहितत्वादव्यक्तो भगवानिति श्रुतिरेव दश्यति । सुरुममेवाव्यक्तिमित साऽपि युक्तिरव्यक्तपरेव निगितता। तथाहि सूत्रम् "सूरुम तु तदहँत्वात्" (१४२) इति । "सर्वान्तर्यामको विण्णु सर्वनामा" इति वचनादव्यक्तिन्यामको विण्णु सर्वनामा" इति वचनादव्यक्तिन्यामको विण्णुरेवाव्यक्त इति च माष्यते । तथाच सूत्रम् — "तदधीनत्वादर्यवत्" (१४३) इति ।

१ ''प्रसिद्धैरपि'' क

२ अत्र मूलकोशेषु कियाश्चिद् भागो गलित इति वाक्यार्थपूरणायापेक्षितान्य-क्षराणि ( ) आवृतिचिह्नान्तर्गतान्युपक्षिप्तानि । एवमृत्तरत्रापि ।

३ ''विष्णावेव'' ग

४ "-दमुख्यत एव" ग

५ "सूक्ष्मत्वाद्युक्ते" क

योगित्यं विरुद्धम् । 'अह माम्' इत्यादौ कर्तृकर्मत्ववद् विशेषादेव द्वित्वमात्राद् व्यवहारोपपतः' । "कृष्णात् पूर्वतनो रामः" इत्यादिवत् । यथा च त्यो. पूर्वापरयोरभयोरप्यनादित्व ब्रह्मत्व चास्ति, एवमेवानयोः परावरयोरभयोरप्युत्तमत्व ब्रह्मत्व च युक्तम् । अतो यथा महन्वमसशब्दौ लोकस्टक्मवरं
विहाय श्रुतिसिद्धमर्यान्तरमेव व मुख्य ब्रुवाते, प्रयोजनाधिक्यात्, एवमव्यक्तादिशब्दा. सर्वेऽन्यत्र प्रसिद्धा अपि श्रुतिसिद्ध विष्णुमेव परम ब्रूयुरिति मिथतार्थं ४ ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

अव्यक्तपदेनैव "अव्यक्तमचल झार्त निष्कळ निष्क्रिय परम् । यो वेद हिरमात्मान स भयादनुमुच्यते" इति पिप्पलादशाखावचमप्प्रेकदेशग्रहणेन स्मारयित । तत्राव्यक्तो हरिरेव क्षेय उच्यते नान्यदिति "क्षेयलावचनाच्च" (१४४) इति सूत्र च विवृतम् । "महत पर श्रुव निचाय्य" (कठ० ३१४) इत्यत्रापि विष्णुरेवाच्यक्तो क्षेयतयोदित । तदिदमुक्तम् — "वदतीति चेत्र प्राक्षो हिं" (१४४) इति । "सोऽध्वन पारमाप्नोति तद् विष्णो परम पदम्" (कठ० ३६) इति विष्णुरेव ह्यव्यक्त इति च अकरणे प्रकृत । तदुक्तम् — "प्रकरणात्" (१४६) इति । "अणुरेव धर्मे" (कठ० १२१) इत्यणुर्वेनाव्यक्तस्य परमात्मन एव प्रक्राच्चात्र विष्णुरेवाच्यक्तस्य (१४७) इति ।

ग अव्यक्तशब्देनेदमिष स्फोरयित – यथा महतो महीयान् भगवानेव मुख्यतो महत्यदार्थं एवमणोरणीयान् म एव मुख्यतोऽब्यक्त इति । अनेनैव न्यायेना-विशेषाद् दृष्टान्तान्तरमध्युपलक्षयित – यथा सोमपात्रं प्रसिद्धोऽपि चमसशब्द श्रुत्या मुख्यत शिरोवाची तहिदिति । तथाच सूत्रे – "महद्वच्च" (१४६), "च मसबदिवशेषात्" (१४६) इति ।

१ "व्यवहार उपपन्न।" ग

२ "तथाच" ग

३ " – मेव ब्रुवाते" ग

४ "मथितोऽर्थ " ख

पश्वदशेत्यादिबहुसङ्खभावास्यैरेक एव कथं वाच्य इत्यत आह् – "न सङ्ख्योप-संग्रहादपि नानाभावादतिरेकाच्च" (१.४.१२.) इत्यधिकरणम् । "एकोऽ-मितात्मकः" इति । एकस्यैव विष्णोर्बहुसङ्खभाकाः स्वरूपांशशिव्दता आत्मानः

सूक्त वर्गो मन्त्र शब्द प्रकरणिमत्याचै । नाम धात् क्रियापदिमत्याचैश्च । अदेडादिभिश्च ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् — "कल्पनोपदेशाच्च मघ्वादिवदिवरोष" (१४११) इति । तदेतत् कर्मवाक्यौरिति भाषितमेव । अमुख्यतया कर्मापि वाच्य येषा तानि वाक्यानीति । । कर्मवाच्यौरिति भाष्यपाठे प्रस्फुटोऽये ।

१ "तत्साघनादिष्" घ २ "निरच्याधी - " ख

३ "-त्वादविरोघ" ग

सन्ति । त एव प्राणचक्षुरादिनामका ""पञ्चपञ्च" (बृह० ६.४.१७) इत्युच्यन्ते । नतु भिन्नार्थाः । तच्च बहुत्व विशेषादेव भवति, नतु भेदादिति ज्ञापियतु "एकः" इति विशेषणम् । सर्वजीवेषु पञ्चधा दशधा चावित्यतत्वा-विभित्तत्मक उक्तः । अभित पञ्चजनै सह न सङ्ख्यात "यित्मन् —" (बृह० ६.४.१७.) इति तर्वतिरेकेणैन पठितं रूपान्तरसस्यास्तीत्यप्यमितात्मा "। नच तेषु रूपेषु (दु खले) शस्पर्शस्ततस्याऽशङ्क्षय इति मुखैकाश्रयत्वं "कशब्दाद् बृते ॥ ० ॥ ३ ॥ ० ॥

मूलकारणभूतस्यावान्तरकारणत्वाभावात् तच्छब्दैनौंच्यत इत्यत आह – "कारणत्वेन चाऽकाञ्चादिषु यथाव्यपदिष्टोक्तेः" (१.४.१५ ) इति सूत्रम् । "अञ्चान्तर कारण च" इति । आकाञ्चादिषु संस्थितः परमान्मैदावान्तर च कारणम् । वाय्वादीनामिति झेषः । तथैव श्रृत्युक्तेः<sup>3</sup> ३३ ० ।। ४ ।। ० ३३ ५ ॥ ० ॥

<sup>1 &</sup>quot;यहिमन् पञ्चपञ्चजना आकाशस्य प्रतिष्ठित " इत्यानुपूर्वी । प्राण-यक्षु श्रोत्राक्षमनआस्थपञ्चजननामा ज्योतिर्नामा इत्याद्येक एवामितात्मक । तथाच सूत्रे — "प्राणादयो वाक्यशेषात्" (१४१३), "ज्योतिर्वैकेषा-मस्तत्यन्न" (१४१४) इति ।

<sup>2</sup> एतेन "अतिरेकाच्च" इति सूत्राक्षो व्याख्यात । "यस्मिन्निति तेषामिध-करणत्वेन तदितिरिक्तस्वरूपवत्त्वाच्च" इति तत्त्वदीपिकायाम् ।

<sup>3</sup> इत समाकर्षाधिकरण पूर्वमेव सूचित तत्तविधकरणन्यायप्रसङ्गाद् भाषितप्राय च मन्वानो न पृथम् व्याचस्यौ भगवान् भाष्यकार । तथाहि तत्सुत्राण – "समाकर्णत्" (१४१६), "जगद्वाचित्वात्" (१७), "जीवमुख्यप्रणलङ्कादिति चेत् तद् व्याख्यातम्" (१८), "अत्यार्षं तु जैमिनि प्रश्तव्याख्यानाम्यामपि चैतमेके" (१६), "वाक्यान्वयात्" (२०), "प्रतिज्ञासिद्धेलिङ्गमाश्मरथ्य" (२१), "उत्क्रमिष्यत एवम्भावादित्यौडुलोमि" (२२), "अवस्थितरिति काशकुत्स्न" (२३) इति । "कर्मवावयैश्व", "नियन्ता" इत्यादिना भाष्यवचनेन सर्वाष्यप्येतानि सूत्राणि स्कुटतर व्याख्यातानि मन्तव्यानि । वक्यित च – "अन्यत्र नियतै" इति ।

१ "कशब्दो ब्रूते" ग

पुरुषोत्तमस्य स्त्रीशब्दबाच्यत्व सर्वथा नास्तीत्यत आह — "प्रकृतिश्च प्रतिज्ञा... दृष्टान्तानुपरोवान्" (१४२४) इत्यिकरणम् । "प्रकृति." इति । प्रकृतियुँवतिरित्यादिस्त्रीशब्दैरिंग विष्णुरेव मुख्यत उच्यते । अधिकरण-सूत्रितानेकयुक्तिप्रवाहस्त्रीशब्दैरिंग विष्णुरेव मुख्यत उच्यते । अधिकरण-सूत्रितानेकयुक्तिप्रवाहसामध्यत् । प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधः, <sup>2</sup>अभिध्याया<sup>३</sup> प्रकृतित्वस्वस्थाययेवा , <sup>3</sup> सासादेव प्रकृतितुरुषत्वाम्नानम्, प्रकृषेण करोतीति गुणयोगः, <sup>3</sup> अव्यव धानेनोत्पत्तिद्वारत्विमत्याद्या ह्यधिकरणोक्ता युक्तय ।। ०।। ६।। ०।।

<sup>1</sup> पञ्चसूत्रमिदमधिकरणम् । तत्र सूत्रिता युक्तिप्रवाहा क इति? आह — प्रतिज्ञेत्यादि । "हन्तैतमेव पुस्प सर्वाणि नामान्यभिवदन्ति यथा नद्य स्यन्दमाना समुद्रायणा समुद्रमिविकान्ति" इति प्रतिज्ञादृष्टान्तयो-रनुपरोध एव सत्येव स्यात् । प्रकृति प्रकृतत्वमुपकान्तत्विमिनि सूचिनमेवेद भाष्ये ।

<sup>2 &</sup>quot;अभिध्योपवेशाच्च" (१४२५) इति सूत्रिता युक्तिमाह – अभिध्याया इति । "प्रकृतिर्वासनेत्येच तचेच्छाजन्त कथ्यते" इति वचनाविभध्याया भगविदच्छाया प्रकृतित्वम् । "सोऽभिध्या स जूति" इति स्वरूपत्वम् । एतच्च प्रकृतिरित्येव भाषितम् । अभिध्या हि प्रकृतिरुच्यते । भगवानेव च प्रकृति । तेन सा च स एवेति ।

<sup>3 &#</sup>x27;साक्षाच्चोभयाम्नानात्" (१४२६) इति सूत्रयुक्तिमाह – साक्षादेवेति । अत्र भाष्ये प्रकृतिरितिपद "एष पुरुष एष प्रकृति" इत्युभयाम्नानश्रुति म्मारयति ।

<sup>4 &</sup>quot;आत्मकृते परिणामात्" (१४२७) इति सूत्रयुक्तिमाह – प्रकर्षेणित । स एव हि योगोपपत्तेर्मुख्यत प्रकृतिरिति । "तस्मात् प्रकृतिस्तस्भात् प्रकृतिरित्याचक्षते" इति भाल्लवेयश्रुते ।

<sup>5 &</sup>quot;योनिश्च हि गीयते" (१४२८) इति सूत्रकथिता युक्तिमाह – अव्यवधानेनेति । समानार्थंक प्रकृतिरिति योनिपदमपि व्यख्यातुमलम् ।

१ "अव्यवधानेन चोत्पत्ति - " ख

२ "-अधिकरणयुक्तय"ग "-अधिकरणोक्तयुक्तय" घ

"एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याता" (१.४.२६) इति सुत्रम् । "ट्रान्यमेघ च" इति । अभाववर्षमप् प्रसिद्धं ैश्च्या विश्वव्यं हिरिरेव प्रधानवाच्य । भावार्थस्याप्यभावधर्मसम्भवात्। नच तावता धर्मिण एव श्च्यत्व शङ्क्ष्यमित्यभि-प्रायेण पूर्वोक्तलक्षणे. सुसिद्ध भावत्वमेव 'एव' शब्दादवधारयित । चवेतुह्यविभिनिपातेश्य वाच्य इति च 'च'शब्दार्थः । ईश्वरस्य त्वीशितव्यसाहित्य चकारो विक्त, वैशब्दः श्रृतिप्रसिद्धत्वमित्यावि । । ।। ।। ।।

पादार्थं निगमपति — महत्त्याद्यस्य नियंतरिप मुख्यतयोदितः । राब्देः । इति । इत्युक्त अव्यक्ताविक् न्यात्ता । इत्यादि । इत्युक्त अव्यक्ताविक् न्यात्ता । इत्यादि । अर्थनादेनादन्यत्र जगति नियतै । साक्षादेव वाचका इति लोकतो निविचतैरिप तक्तच्छद्यैः स भगवानेक एव मुख्यतयोदित । तदेतत् पादोक्तयुक्तिसमुदायेन निरुचीयते ।। ० ।। ० ।। ० ।। ० ।।

सौन्नस्य द्विवंचनस्य क्रत्यं द्योतयन्नध्यायार्थमपि । निगमयति – "अतोऽनन्त-गुणो यच्छव्दा योगञ्चच्चयः" इति । अध्यायोक्तयुक्तिभिः परममुख्यार्थो नारायणः सर्वेशव्दानाभिति यत्, अतोऽनन्तगुणगणपरिपूर्णमहार्णव स भगवा निति निरुच्चीयते । तावता त्रस्निश्चयः कुत इति चेत्, अनन्तानामिप शव्दराशीना

ग्रेव भाष्यपद "एव होव शून्य एप होव तुच्छ एप होवाभाव " इत्यादि-श्रुतिगदितमकलोपलक्षणम् । तदर्थमेव श्रुतेराद्य नामाऽदत्त ।

<sup>2</sup> त्विति जगतो वैलक्षण्यम्, हीति पुन श्रुतिप्रसिद्धिमित्यादि ।

<sup>3</sup> कृत्यमवधारणस्पम् ।

१ "शून्यविताना (?) (नाशा) दिशब्दै ~ " क ख घ

२ "पाद निग –" क

३ "-दित । पादोक्त-" ख

४ "-यार्थं निगमयति" ख

तत्त्त्व्गुणयोगादेव तस्मिन् वर्तमानस्वात् । "गुषा. श्रुता " (सौपर्ण०) इत्यादिश्रुते. १। ० १। ० १। ० १।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविराचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्हभाप्यस्य टीकाया त्रैवित्रमार्यदासङ्कतावानन्दमालाया प्रथमोऽच्याय

गुणयोगादेव शब्दाना प्रवृत्ति । यत्र गुणयोगोऽधिकस्तत्र ते मुख्या । भगवित निरविधको गुणयोग इति स एव परममुख्यार्थ सर्वशब्दानामिति ।

<sup>2 &</sup>quot;गुणा श्रुता युविरुद्धारच देवे सन्त्यश्रुता अपि नैवात्र शङ्का । चित्त्या अचिन्त्यारच तथैव दोषा श्रुतारच नाजौहि तथा प्रतीता" इत्यानपूर्वी । इस चन्वेदे सौपर्णशाखाया श्रूयत इति गीतातात्पर्ये द्वितीये स्थितम् । जाबालखिलश्रुतिरिति गीताभाष्य एकादशे स्थितम् । श्र्त्यैवय द्वि पाठो वेति सर्वे युसम्पन्नम् ॥ ० ॥

१ "इत्यादिश्रुति " सः

## ।। द्वितीयाच्यायः ॥

३४।। प्रथमाध्याये सर्वेद्वरो विष्णुरनन्तशब्दो<sup>9</sup> कानन्तगुण साथितः । तत्र सर्वप्रकारविरोधं <sup>1</sup> परिहरस्यस्मिन्नध्याये । प्रथमपादे युक्तिविरोधम् <sup>2</sup> ।

युक्तपुष्पीध्यस्मृतिविरोध परिहरन् "स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति वेद्यान्य-स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गात्" (२१.१) इत्यषिकरण व्याख्याति – "श्रोत-स्मृतिविरुद्धत्यात् स्मृतयो न गुणान् हरेः। निरेध्दुं शक्तुयुः" इति । पाश्चपतादिस्मृतयो रद्वादीना सार्वज्ञधादिगुणविधितत्यरास्तवन्येषा तान् निषेधन्ते वेस् ता अपि हरेर्गुणान् निषेधनुं न शक्तुयुः। श्रूत्यनुसारिणीभिव्यसादिस्मृतिभिविरुद्धत्वात् । प्रत्युत व्यासादिस्मृतय एव रद्वादिगुणान्² निषेधनितः । श्रुतिविरोधात् तासामेवाऽभासत्वोपपत्ते । ।

2 रुद्रादीना सार्वज्ञचादिगुणान् ।

शिक्तिकेऽर्थे प्रत्यक्षस्याप्रसराद् द्विविषस्तावदत्र विरोध शक्यप्रसर । अनुमानेन च, आगमेन च। स चैकैकोऽपि पुनर्द्वेषा भवति । केवलेनानुमानेन, अनुमानप्रचुरेण च समयप्रतिकर्मणेति प्रथम । केवलया श्रुत्या, युक्ति-सहसत्या चेति द्वितीय । सोऽय सर्वोऽपि प्रकारक्वतुर्भि पार्दीनरस्यते । तत्र प्रयमत आगममूलतया प्रतीयमाना अपि काश्चन स्मृत्तिविरोध । तत्रापि प्रथमत आगममूलतया प्रतीयमाना अपि काश्चन स्मृत्त्वोऽमुमानकश्चेरका एवेत्यावेदयित् प्रथमतो युक्त्युप-जीव्यस्मृतिविरोध परिद्वियते ।

१ "– शब्दोक्तोऽनन्त –" क.

२ "- विरोध परिहरति।" ग

३ "निषेधयन्तीति" क

४ "निषेधयन्ति" क

५ "–पत्ते । तासुश्रुतफल –"घ

कि॰व, तामु स्मृतिषु 'श्रृतफलसम्बन्धिन्यव्यभिचारित्वबृद्धिश्चात्र श्रौतस्मृति-इक्ता '। तद्विरुद्धत्व नाम तामूक्तफलव्यभिचारित्वम्। तेन च तासामप्रामाण्यमेव मुसाधम् । अतो नेष्टानिष्टविधिनिषेधस्तासामस्ति । उपजीव्यविरोध।दाभा-सत्वसम्मते ।

"एतेन योगः प्रत्युक्तः" (२.१.३.) इति सूत्रार्थोऽप्येवं² व्याख्यातः ॥०॥ १ ॥०॥

वेदानामप्युक्तफलव्यभिचारदर्शनावमानत्व समानमित्यत आह् — "म विलक्षण-त्वादस्य तथात्व च शब्दात्" (२.१ ४.) इत्यधिकरणम्। "वेद् । नित्यत्वात्मानमुत्तमम्" इति । नचेतरस्मृतिवद् वेदानाममानत्वम् । ताम्यो विलक्षणत्वात् । मह्यत्र फलोपलव्यदेव प्रामाण्यस्यापिका । किन्तु अञ्चानमूलत्वादिदोष-राहित्यमेव । तन्व "नित्यत्वात्" इत्युक्त्याऽर्थात् सिद्धम् । नित्यत्वं च शब्दादेव प्रतीयते । अतो वेदाः प्रमाणमेव भवन्ति । शब्दादिव्वनुप्रमाणेषु वेदप्रमाणस्य प्रत्यक्षानुमानाम्यामाधिक्यविवक्षया "उत्तमम्" इति विशेषणम् । यथार्थज्ञानस्य केवलाह्यस्य ततोऽप्युक्तमत्वात् । अथवा, इतिहासादिश्रौतस्मृत्याख्याः पौरुषेय-वेदा अर्थेकनित्यत्वान्मानम् । ऋगाद्याः केवलवेदाः शब्दार्थोभयनित्यत्वादुक्तमं मानविति विशेषः ।

श्रुत यत् फलम् । तत्सम्बन्धिनी श्रौती या स्मृतिज्ञानम् । "स्मृति स्मरण-धीच्छासु" इत्यिभिधानात् पूर्वकालसम्बन्धप्रहाणेन ज्ञानमात्रमिप स्मृति-पदेनोच्यते । विशिष्टे विशेष्यमात्रग्रहणस्य करिकलभादिषु बहुलमुप-लम्भात् । तथाच स्मृतिबोधितफलस्य प्रत्यक्षतो व्यभिचारदर्शनेन विरोधाग्न प्रामाण्यम् । तथाच सुत्रम् – "इतरेषा चानुपलब्बे" (२१२) इति । तदेतवाह – किञ्चेत्यादि ।

<sup>2</sup> फलव्यभिचारदर्शनादेव ।

१ "- रुक्ता । अतस्तस्या प्रत्यक्षविरुद्धत्व च श्रौतस्मृतिविरुद्धत्वम् । वृष्ट-फलव्यभिचार इति यावत् । तेन च तासामाभासत्वादिष्टानिष्टिविधि-निषेधयोराभासत्वमेव स्यात् । एतेन योग - " क ख.

२ "तेम्यो विल -" क

नच वेदीक्तफलब्यभिचारः । अधिकारतो दर्शनात् । स्वत एव वेदनाद् वेदा <sup>९</sup> इति तत्प्रामाण्यं च स्वत<sup>२</sup> एवेत्यावेदितम् ॥ ० ॥ २ ॥ ० ॥

ननु "आपोऽजुवन्" (शत०ब्रा० १.१.३.) इत्यादिवचनमचेतनाना व वक्तृत्व वक्ति । तच्य, आपो व वक्यो न भवन्ति, अचेतनत्वादित्यादियुक्तिविच्छम् । तस्माद् वेदवचोऽपि ववचिदयुक्तार्यवादित्या 'दमानमित्यत आह – "अभिमानिव्यपदेशस्तु विशेषानुगतिन्याम्" (२ १ ६ ) इत्यिवकरणम् । "देवतावचनान्द्राऽपो वदन्तीत्यादिना चचः। नायुक्तवादि" इति । तत्र हाभिमन्यमाना अचेतनस्था आपो न वदन्तीत्युज्यन्ते । कुत ? तदभिमानिदेवतावचनात् । अस्य १ पदस्यार्था उच्यन्ते ? – वेवतावचनृत् हि तद्वचनम्, देवतानामेव वक्तृत्वमिति हि विद्वद्वचनम्, देवताविषयं ह्यवादिशव्दैर्मुख्यतो वचनिमत्यादिना विषयविभागन्यायेत निरूप्यमाणे सति 'युक्तार्यवादित्यावगमाद् वेदवचो नायुक्तार्थं वक्ति । उक्तप्रकारेण निर्दोषत्वात् । "प्रावाणः प्लवन्ते" ( ) इत्यादावप्येवमेव व्रष्टव्यम् ॥ । ।। ३ ।। ० ।।

<sup>1</sup> तथाच सूत्रम् – "दृश्यते तु" (२.१ ४ ) इति । इत्मिष नित्यत्वादित्युदित-प्रायम् । अधिकारे सति फलस्य नित्यत्वान्नियतत्वादिति । "नित्य नियतमेव च" इति ह्यभिदवति ।

वदन्तीति नोच्यन्त इत्यन्वय । किन्त्वभिमानिदेवता एव वदन्तीत्युच्यन्ते ।

<sup>3 &</sup>quot;वृश्यते न" इति द्वितीयसूत्रमिप देवतावचनादिति व्याख्यातम् । क्रीडा-व्यवहारादिशक्तिमतीना देवतानामेव वेदेषु वचनात् । तासा च वचन-सामर्थ्यदर्शनात् ।

१ "वेद इति" ख २ "स्वत इत्यावे -" क ख घ

३ "- मचेतनानामपि वक्तुत्वम्" ग ४ "आपो न वक्त्र्य, अचे - " क

४ "- वाचित्वा -" ग ६ "तस्य" ग

७ "– स्यार्थ उच्यते।" स = "उक्तार्थ–" क

"असदेवंदमप्र आसीत्" (ङन्दो० ३१९१) इत्यादावसत् कारणमुच्यते । प्रख्ये तावत् कार्यस्यासस्वात् कारणमप्यसद् भवितुमहित वस्तुत्वादित्यतः । आह — "असदिति चेन्न प्रतिषेधमात्रत्वात्" (२.१ द.) इत्यिषकरणम् । "असन्त्रेव कारणं दृदयते स्वचित्" इति । नैव क्वचिद् देशे काले चासत् कारणं वैदैर्दृश्यते । नापि प्रत्यक्षेणानुमानेन वा । विपर्ययदर्शनात् । असत् कारणं न भवित, असस्वात् । त्रस्यापुत्रवदित्यादिना निषद्ध च । विमतं नासत्कारणकम्, कार्यत्वात् , घटवदिति वा । नह्यसत्कारणक किश्वत् कार्यं क्वािप दृष्टम् । श्वत्तत्वन अभवत्वत् प्रस्कृत् । चेतनत्वेन अभवत्वप्रसङ्गात् ।

तर्ह्यमनस्कमेवासत् कारणमस्तु । नो चेत् जीव प्रधान वा भवतु । तेषामिप

पूर्ववादिनोऽभिमस विमतमकारणम्, असत्त्वात् प्रतिषेधमात्रत्वात्, धम्यात्मनाऽभावत्वन्यत्यात् । "धामणोऽभावरूपत्व मात्रशब्देन विविक्षितम्" इति हि तत्त्वदीपिका । अत्र नु तत्त्वदीपिकादिरीत्या अत्यन्तासदेव कारणत्वेन पूर्वपक्षितम् । चिन्द्रकादौ तु प्रागभावो झसदिति व्यवस्थत । "सर्वधर्मरहितत्वस्थासद्वादिनाऽभ्युपगमात्" इति सन्यायरत्नावळी चात्रात्यन्तासदेव कारणत्वेन पूर्वपक्षयति।

<sup>2</sup> अत एव च "तदसदेव सन्मनोऽकुरुत" इति श्रृति मनसि कुर्वन्नाह — नचात्यन्तासदित्यादि ।

<sup>3 &</sup>quot;नैव दृश्यत" इति वदता भगवता श्रुतिमूलत्विवरहात् परपक्षप्रापिता सर्वा अपि यक्तय श्रुतिविरोधभग्नसक्थय सर्वेथाऽनुत्यानमेवाहृंन्तीित पराकृतप्राया एव । तथाच सूत्राणि— "अपीतौ तहत् प्रसङ्गादसमञ्जसम्" (२१६), "नतु वृष्टान्तमावात्" (२१६०), "स्वपक्षदोधाच्च" (२११), "तर्काप्रतिष्ठानादप्यन्ययाऽनुमेयमिति चेदेवमप्यनिर्मोक्ष-प्रसङ्ग" (२११) इति । अत्र "नासतोऽदृष्टत्वात्" (२२६) इत्युत्तरपादीयमप्यिषकरण "नैव दृश्यत" इति स्फुट कटाक्षितम् ।

१ "वस्तुत्वात् घटवदित्यत - " ख २ "कार्यत्वादिति वा" ग

३ "चेतनत्वे भावत्व - " क

युक्तेः । "अकस्माद्धीदमाविरासीत्" ( ) इत्यादेर्जगदाकस्मिकसस्चम्, मस्वात्, ब्रह्मबत् । "जीवाद् भवन्ति भ्तानि" ( ) इत्यादेर्जीवकर्तृकम्, कार्यत्वात्, घटवत् । "प्रधानाविदमुत्पन्नम्" ( ) इत्यादेर्जीवकर्तृकम्, अञ्चेतनत्वात्, घटवत् । "प्रधानाविदमुत्पन्नम्" ( ) इत्यादेर्ज्येतनकर्तृकम्, अञ्चेतनत्वात्, दध्यादिविद्याद्याः सिष्टपिरग्रहा अप्यत्र निराकृताः² । तथाच भाष्यार्था उच्यन्ते – अमनस्कमप्यसन्नैव कारणं प्रमाणैर्वृद्यते । "य सदोषः " – " (काषायणः ) इत्यादिश्रृतेर्जोवस्तु सदोषत्वादसित्तत्व्यते । सोऽपि नैव स्वतः कारणं ज्ञायते । अस्वातन्त्र्यानुभवात् । अचेतनमिष् १ नोचत्वेन निन्द्यत्वादसिति गिद्वत् । । सच्च पुनस्तैस्तैरीवृत्रमृत्प्रेक्ष्य- अमाणं नानावस्तु तच्च असदभद्रम् । नहाजं प्रतित कारणमिति विद्वद्वुद्वौ

<sup>1</sup> न कस्मादिप कारणाद् यस्य सत्त्वम् । किन्तु न्वत एव ।

<sup>2</sup> तथाच मूत्रम् — "एतेन विष्टापिरग्रहा अपि व्याख्याता" (२११३) तथाह्यत्र भाष्योदाहृता श्रृतय — "अकस्माद्धीदमाविरामीदकस्मात् तिष्ठत्यकस्माल्लयमम्पूर्णैति" इति, "प्रधानादिदमूत्पन्न प्रधानमधितिष्ठति । प्रधाने लयसम्येति नह्मन्यत् कारण मतम्" इति, "जीवाद् भवन्ति भूतानि जीवे तिष्ठन्त्यच खला । जीवे तु लयमृच्छन्ति न जीवात् कारण परम्" इति च ।

<sup>3 &</sup>quot;अय य सदोष साञ्जन सजिन स जीव" इत्यानुपूर्वी । "स्वपक्ष-दोषाच्च" (२१३०) इति सूत्रभाष्ये समुद्धृता श्रुतिरियम् ।

१ "- रासीदकस्मात् तिष्ठति" डत्या - " ख.

२ "अचेतनोऽपि" क ख

३ "पुनस्तैस्तैरुत्प्रेक्ष्य – " क

४ "नह्यसत्त्रल - " ग.

प्रतोचते । पूर्ववादोक्तहेतवश्च । सर्वे कालात्ययापदिष्टा । प्रतिसाधन च प्रत्येक समस्ति । असदादिकमजगत्कारणम्, अस्वेच्छाबीनत्वात् , जीवप्रवानादि- विदत्यादि । अपिच, 'विमतम्नाकस्मिकसत्त्वम्, कार्यंत्वात्, घटादिवत्; विमतम्बाक्तकृतंकम्, च घटाद्यतिरिक्तकार्यंत्वात्, वृ खविशोषवत्, विमत । चाचेतनमुख्यकर्तृकम्, अतिप्रिमिक्तकत्वात्, इच्छादिवदित्यादिक च प्रतिसाधन बोद्धव्यम् । श्रुत्यादिम्लत्वात् ।

ृष्ट् चेदसवादिश्रुतीनां का गतिरित्यत आह — "असः जीवप्रधानादिदाब्दा प्रह्मेंच नापरम् । चदन्ति कारणत्देन क्वापि" इति । असदादिवादिभिरुपन्यस्तश्रुतिषु पठधमाना असज्जीवप्रधानादिदाब्दाः सर्वेऽपि विध्वबाह्यमेकं ब्रह्मेव कारणत्वेन वदन्ति । अपर तैक्त्र्यक्षितमसदादिक कारणत्वेन न वदन्ति । सर्वमानिवरोधोक्तेः । तथाऽपि ववचिद्विरोधे मुख्यार्थानन्तरममुख्यमपि लोकरूडं यथायोग्यधमणं वदन्ति । तवेतत् "कारणत्वेन" इति विश्लेषणसामर्थ्यादयन्तम् सर्वे । व्यक्ति । अतिशब्दात् — "कर्मैव देश् देविकं मानुषं वा —" ( ) इत्यादिवाक्यगताः कर्मोदिशब्दाक्च ब्रह्मैव परमं कारण वदन्ति । अन्यस्यामुख्यत्वात् । । ० ॥ ४ ॥ ० ॥

<sup>1</sup> असज्जीवेत्यादिभाष्येण पूर्वाध्यायोक्त विस्मृत्य पृच्छतस्तदेव स्फोरयती-त्याह - एविमत्यादि ।

<sup>2 &</sup>quot;अक , न कोऽपि, सर्वतो विलक्षण इत्यर्थ " इति तत्त्वदीपिका ।

१ "हेतवश्च काला -" क.

२ "अस्बेच्छानियतत्वात्" ग.

३ " - प्रधानवदित्यादि" ग.

४ "विमतमनाकस्मिक सत्, कार्यत्वात्, पटादिवत्; विमतम्" ग

४ न जीवकर्तृंकम्" ग

६ "विमतमनचेतन – " घ.

"भोक्त्रापसेरविभागश्चेत् स्याल्लोकवत्" (२.११४) इति सुत्रम् । "पूर्णगुण " इति । सुलद्वु लादिभोक्तुर्जीवस्य स्वातन्त्र्यादिगुणराहित्यादेव हि कारणत्व निषद्धम् । परस्यापि तदेकीभादोक्ते- कारणत्वासम्भव इति चेत्, न । स्थानाद्य-भेदवचनेऽपि लोकवत् स्वरूपभेदोपपसे । अतः सुष्टघादिषु कारणभूते । स्वातन्त्र्यसार्वज्ञयादिभिः स्रष्टृत्वादिभिश्च प्रत्येकमिष पूर्णगृंगैः पूर्णतभो नारायण इति न तत्कारणत्वे कश्चिव् विरोधः ।। ० ।। ४ ।। ० ।।

"तदनन्यत्वमारम्भणताव्वादिस्य." (२.१.१५.) इत्यधिकरणम् । "हृरि." इति । यद्यपि तत्तत्त्रवर्तन १ स्वातन्त्र्यसार्वज्ञचादित्रकृष्टगुणविज्ञिष्ट एव सृष्टचादौ निमित्तमिष्टः । तथाऽपि तत्तत्कार्यकरत्वाद्य २ नन्याधीनगृणयुद्ध नानासाधनमेव तिलवीहकमिति न मन्तव्यम् । किन्तु? तत्तत्कार्यकरत्वाद्यगणितगृणगणपिर-पूर्णत्वेन निर्वाहकोऽपि हिरिदेव सुश्रुत । अतिश्रयतस्य द्वव्यादे. साधनस्य सर्वज्ञानुपलम्यत्वात् ॥ ० ॥ ६ ॥ ० ॥

ग्रेम् पूर्णगुण इत्यत्राप्पावर्तनीयम् । स्वातन्त्र्यादिगुणपूर्णं इति । "परतन्त्रो ह्यपेक्षेत स्वतन्त्र किमपेक्षते" इति ह्युक्तम् । हरिरिति विशेष्यपदेनैतामिप श्रुति स्मारयित – "असत्यमाहुर्जगदेतदज्ञा शक्ति हरेयं न विदु परा हि" इति । तथाच हरिरेवेति सावधारणत्वादस्य तदन्यसाधानाभाव "भावे चोपलब्बे" (२११६) इति सूत्रित सूत्रित स्वाप्तायस्य । हिरिरिति च श्रुतिस्फोरणेन तदभीनताधनसङ्ग्रावसूचनात् "सत्त्वाच्यावरस्य" (२११७) इति च पदितायस्य । "मास्वासीत्" इति च पूर्णगृणोऽन्यो नास्ती-त्युच्यते । पारतन्त्र्यादितरसावानाम् । तथाच सूत्रम् – "अमह्यपदेशा-त्रेति चेत्र धर्मान्तरेण वावयश्रेषात् (२११०) इति । एव "युक्ते बाव्याच्यातराच्च" (२११०) इत्यविश्रप्टान्यप्यिकरणसूत्राण्यनयैव विशा सुतरामनु-सन्ध्रेयानीति न बहु व्याघुष्यते ।

१ "- प्रवर्तमान -" क "- प्रवर्तके स्वा -" ख

२ "-- करत्वादनन्या -" क

नन्वेवमपि जीयस्य स्वत<sup>्</sup> कर्तृं त्व स्वानुभवसिद्धमित्यत् आह् – "इतरच्यपदेशा-द्धिताकरणादिदोषप्रसिवतः" (२ १ २२.), "कृत्स्नप्रसिक्तिनरवयवत्वशब्दकोपो वा" (२ १.२७ ) इत्यिषकरणे<sup>!</sup> । "स्वातन्त्रयात्" इति । हरिरेव जीवेऽपि सर्वस्वातन्त्र्यात् तद्गतकार्योपसहरणादिगुणैः सुपूर्णः, निरंशत्वेऽप्येकदेशप्रवृत्ति-¹ करत्वाद्यादचर्यगुणपूर्णस्व । जीवस्य तु स्वहिताकरणादिदोषेरस्वातन्त्र्यदर्शनाद-कर्तृत्वम्<sup>2</sup> ।। ० ।। ७ ।। ८ ।। ८ ।।

इंटबरस्यापि ॰ सृष्टचादौ प्रयोजनाभावादकर्तृत्वमित्यत आह — "न प्रयोजन-वत्त्वात्" (२.१.३३ ) इत्यधिकरणम् । "स्चवैकर्तृत्वात्" इति । अत्यकर्तृणा हि लोके स्वप्रयोजनपरत्वात् तदभावे कर्तृत्वासम्भवः । आप्तकामतयाऽनिच्छोः

<sup>1</sup> अत्रैव हृषीकेशतीर्थादिसम्मत प्राचीनपाठकम । "इतरव्यपदेशात् —" इत्यादि "देवादिवदिष लोके" (२१२६) इत्यन्त पश्चसूत्री एकमिध-करणम् । "कृत्स्नप्रसक्ति —" इत्यादि "विकरणत्वान्नेति चेत् तदुक्तम्" (२१३२) इत्यन्त षट् सूत्राण्यपरिमिति द्वे अधिकरणे । इतरव्यपदेशादित्येकमेव सुत्रमेकमिधकरणम् । अपरे च द्वे अधिकरणे इति तत्रैव विवक्षा-भेदेन पक्षान्तरम् । प्राचीनानामय पन्या । ततोऽर्वाचीनैजैयतीर्थादिनिस्त्वत्यथाऽप्यधिकरणमारचितम् । आनन्दमालाकृत्तुं प्रतनमेव पन्थानमनुपपातिति स्फुटम् ।

<sup>2</sup> अत्र "स्वातन्त्र्यात् पूर्णंगुणो हिरि " इति वक्तव्यम् । तथाच सूत्रम् "अधिक तु भेदिनिर्देशात्" (२१२३) इति । स्वातन्त्र्यादेव कर्तृत्वमिति वदता जीवस्य तिद्वपर्ययोऽपि कथित एव । तत्रापि सूत्रम्— "अश्मादिवच्च तदनुपपत्ति" (११२४) इति । "उपसहारदर्शनान्नेति चेत् क्षीरविद्ध" (२१२४) इति च । "देवादिवदिष लोके" (२१२६) इति च

१ "- देशवृत्ति -" क.

२ "ईशस्यापि" क ख घ

प्रयोजनाभावेऽपि कर्तृत्वमविरुद्धम् । अतदर्थत्वात् । आप्तकामत्वे च<sup>9</sup>कुत<sup>.</sup> कर्तृत्वं सुवचमिति चेत्, सुखोद्रेकनिमित्तादेव सर्वप्रवर्तनकर्तृत्वात्<sup>1</sup> ॥ ० ॥ ६ ॥

'वैषम्यतैर्वृष्ये न सापेक्षत्वात् तथा हि वर्शयित" (२१.३४) इत्यधिकर-णार्थववैतेनैव र पुगृहीतः । तथाहि – नच सर्वकर्तृत्वे वैषम्यादिदोषो विष्णोः झङ्क्ष्यः । गुणदोषादेरिंप सर्वस्य स्वयमेव कर्तृत्वात् । नह्यात्मिन दोषापादनेच्छा कस्यचिद<sup>2</sup> भवति ।। ० ॥ १० ॥ ० ॥

<sup>&</sup>quot;दृश्यत्वाज्ञुज्झित", "पूर्णंगुण" इत्यादिना बहुशो व्यास्यातम् । अथ 
द्वितीयाधिकरणे "श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वात्" (२१२८), "आत्मिन चैव 
विचित्राश्च हिं" (२१२६), "स्वपक्षदोषाच्च" (२१३०), 
"सर्वोपता च तद्दर्शनात्" (२१३१), "विकरणत्वान्नेति चेत् तदुक्तम्" 
(२१३२) इत्येतानि च सूत्राणि "पूर्णंगुण" इति व्यास्थातानि । 
विश्वत्यता प्रतीयमानैरपि विचित्रं जीवेडमम्भावितै सर्वेरप्यपाणिपादत्वादिभि गुणै पूर्णं इति सर्वोपसग्रहात् ।

<sup>1</sup> तथाच सूत्रम् - "लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्" (२१३४) इति ।

<sup>2 &</sup>quot;वैषम्यनैषुंष्ये न सापेक्षत्वात् —" इति सूत्रमारम्य आपादान्त पठितानि — "न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वात्"(२१३६), "उपपद्यते चाप्युप-लम्यते च" (२१३७), "सर्वघर्मोपपत्तेश्व" (२१३८) इत्यन्तानि चत्वारि सूत्राष्येकमधिकरणमिति प्राचीनाना मतमनुसूत्येदमुदितम् । अन्त्यमेक सूत्र पथगधिकरणमिति तु जयतीर्थादय । अधिकरणार्थं स्फुट ।

१ "-कामत्वेन कृत" ग.

२ "- णार्थंश्च तेनैव" क ख

३ "कस्यापि सम्भवति" ग.

पादार्थं निगमयति – "नायुक्त तद् य्डेञ्छूति" इति । उक्तमार्गेण निरूप्यमाणे सित युक्तियुक्तार्थवादिनी श्रुतिरिति यत् तत् तस्मादयुक्तार्थं सा न बदेत् । अतो ये तें विष्णो. श्रुत्युदितानन्तगुणा. प्रथमाध्यायसाधितास्तेषां न कश्चिद् युक्तिविरोध इत्यर्थं ।। ०।। ०।।

> इति श्रीमदानन्दतीर्घभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मभूत्रसग्रहभाय्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया द्वितीयाच्यायस्य प्रथम पाद

## ।। द्वितीयाध्यायस्य द्वितीय पादः ।।

ن المرادة प्राप्त । नारायणपरायणस्य स्वसमयस्य परसमयविरोधमाञ्जङ्क्षः परिहरत्यस्मिन् पादे ।

"रचनानुष्यत्तेश्च नाऽनुमानम्" (२२.१.) इत्यारम्य "उत्यत्यसम्भवात्" (२.२.४२.) इत्यन्तानि पादाधिकरणानि व्याख्याति –"भ्रान्तिमूळतया सर्वेसमयानामयुक्तितः । न तद्विरोधाद् बचनं वैदिकं शङ्कथतां ब्रजेत्" इति । साङ्खयपूर्वकाः शाक्तेयपर्यन्ताः परकीयसमया सर्वेऽपि भ्रान्ति-मूलतया वर्तन्ते । यतो न युक्तिमूलाः श्रुतिमूला व लक्ष्यन्ते । अतस्तिहरीवेऽपि

<sup>1</sup> द्वितीयपादे ताबदयमधिकरणकम । निरीश्वर साह्व्य विन्ध्यमूल प्रथमाधिकरणेन निरस्यते। तेश्वरस्तु पठञ्जिलमूल द्वितीयेन। साह्व्यव्यत्त साम्येनोपस्यापिते सेश्वरे निरस्ते निरीश्वरत्वसाम्येनोपस्थापितो लोकायतस्तृतीयेन निराप्ति । पुनरिष द्वाम्या चतुर्थपश्वमाम्या साह्व्यावेव
द्विवधौ, पुरुषोपसर्जनप्रकृतिकर्तृत्ववादी, प्रकृत्युपसर्जनपुरुषकर्तृत्ववादी
चेति । ततश्व वैयोषिकसमय षष्टेन । ततश्वर्त्तुतिवधेषु वैग्रेष्यका सौत्रान्तिकाश्च सप्तमेन, साध्यमिका अष्टमेन, वैज्ञानिका नवमेन क्रमादपास्ता. । दशमेन चाधिकरणेन स्याद्वादी जैन प्रत्यक्षेषि । पाशुपत
शास्त्रचैकादबाद्वाद्वाम्यामिति । तदेव द्वादशस्वधिकरणेषु निरूपितयुक्तिनिकुरम्बै. श्रुतिकदम्बसावतम्वै साह्व्यादिशावतेयान्तसर्वसमयावनामयुक्तितो वैदिकवचनाना प्रामाण्य निरावाधिमिति सर्वेपादसारमप्राञ्चार्यपाद स्लोके सञ्जप्रत्येत्याह – नारायणेत्यादिना ।

१ "- रम्य "असम्भवात्" इत्यन्तानि" क ख

२ "- मूलालक्ष्यन्ते" क ख

बदगत वेदानुकूल स्मृतिगत वा वचनं प्रमाणविरुद्धमिति न श्रङ्क्यम् । तेषामनुमाभासत्वेन प्रामाण्यानुपपत्तेः । वैदिकदचनस्योत्तममानत्वोन्त्या च तदन्तरविरोधाभावोऽवसीयते ॥ ० ॥ १-१२ ॥ ० ॥ ० ॥

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्थदासङ्कतावानन्दमालाया द्वितीयाच्यायस्य द्वितीय पाद

१ "शङ्क्यम् । आभास –" क.

## ॥ द्वितीयाव्यायस्य तृतीयः पादः ॥

अ)। जीवजङजनार्दनेषु श्रुतीना परस्परिवरोधं परिहरत्यस्मिन् पादे ।
 स्वसमयेऽपि पूर्वापरार्थविरोधस्य परिहरणीयत्वात् ।

"म वियदश्रुतेः" (२.३ १.), "एतेन मातरिक्वा व्याख्यातः" (२.३ ६.), "तेजोऽतस्तथा ह्याह्" (२.३.१०.), "आप " (२.३ ११), "पृथिव्यधिकार- रूपशब्दान्तराविक्यः" (२.३.१२.), "जोऽत एव" (२.३.१६.) इत्येतानि तत्तद्वस्तृत्वस्यधिकरणानि व्याख्याति — "आकाद्यादि समस्त च तज्जम्" इति । अव्याकृतव्याकृताकाशा विकं समस्तमपि पुरस्तात् प्रस्तुताद् विष्णोरेव जातम् । सुक्ष्मत्वेन प्रकाक्षमानाः प्रकृतिपुरुषकालवेदाक्वा "उकाश-

<sup>1</sup> अल्पाच्तरत्वाज्जीवजडयोस्तयोरभ्यहितत्वाच्च जीवस्य पूर्वनिर्देश ।

<sup>2 &</sup>quot;न वियत् –" इत्यादीनि सप्त सुत्राणि प्रथममधिकरणम् । "एतेन –" इत्येक द्वितीयम् । "तेजोऽत –" इत्येक चतुर्थम् । "आप ' इत्येक पञ्चमम् । "पृथिवी –" इत्योक्षेक षष्टम् । "जोऽत एव" इत्येक दशमम् । एतान्यत्र व्यास्थायन्ते । तृतीय सप्तमाष्टमनवमानि चोपरितनभाष्येणानपदमेव ।

३ एतेनानुत्पत्तिचचनानामव्याकृताकाश्चिषयत्वमिति न्यायविवरणमिप प्रौढि-वादेन प्रवृत्तमित्युवित भवति । "पराधीनविशेषवत्त्वमात्रविषयत्व चेति व्यवस्था" इति तत्रैव स्फुटवचनात् ।

<sup>4</sup> तदिममानिनो देवाश्च । तथाह्यनुब्याख्यानम् — "प्रकृति पुरुष कालो (देवा)वेदास्तदिभमानिन । महदाद्याश्च जायन्ते" (२३१) इति । "प्रकृति पुरुष कालस्त्रय एते विभागत । चतुर्थस्तु महान् प्रोक्त पश्च-

१ "अव्याकृताकाशा - " ग

२ "-दि समस्त-" ख

३ "विष्णोर्जातम" क

शब्देन यथायोग संगृह्यन्ते । आदिशब्देन महदाद्या वाय्वाद्याश्चोच्यन्ते । सर्वेषामपि पराधीनविज्ञोषाच्योत्पत्तिसम्भवात् । अत एवाऽकाशाद्यभिमानि-देवताक्चाऽकाशादिशब्देर्गृहीताः ।

"तदिभध्यानादेव तु तिल्लङ्गात् सः" (२.३१३), <sup>2</sup>"विपर्ययेण तु कमोऽत उपपद्यते च"(२.३.१४.)इत्यविकरणे ।"तेनैच छीयते" इति । यतो विष्णोरे-

माऽहकुतिर्मता । तद्विभागेन जायन्त आकाशाद्या पृथक् पृथक्" (२३७) इति च भाष्ये । "प्रकृति पुरुष काल इति श्रीभुदूर्गा" इति तत्त्वदीपिका ।

<sup>1</sup> समस्त च तज्जमिति "इद सर्वमस्जत" इति श्रुतिमध्ते गृह्णाति । तेन तस्या श्रुतौ श्रुताया सर्वसृष्टिप्रतिज्ञाया हानि "प्रतिज्ञाहानिरव्यतिरेका-च्छब्देभ्य" (२३६) इति सुत्राभिप्रेताऽपि व्याख्याता भवति । एतेन "अस्ति तु" (२३२), "गौष्यसम्भवात्" (२३३), "शब्दाच्च" (२३४), "स्याच्चैकस्य ब्रह्मशब्दवत्" (२३५), "याविकार तु विभागो लोकवत्" (२३७) इत्यवशिष्टान्यपि प्रथमाधिकरणसूत्राणि यथासम्भव सूचितार्यानि ।

<sup>2 &</sup>quot;तदिमध्यानादेव –" इत्येक सूत्र सप्तममधिकरणम् । "विपर्ययेण –" इत्यादि त्रीणि सूत्राष्यष्टममधिकरणम् । अय भाष्यपक्ष । न्यायविवरण-पक्षे तु "अन्तरा विज्ञानमनसी क्रमेण तिल्लङ्गादिति चेन्नाविशेषात्" (२३१४), "चराचरव्यपाश्रयस्तु स्यात् तद्वधपदेशो भाक्तस्तद्भाव-मावित्वात्" (२.३१६) इति द्वे सूत्रे अधिकरणान्तरम् । तदनुसारेण च टीकान्तरप्रवृत्ति ।

१ "-वाप्तिजननम्" क २ "अविरोधादिति"-घ

३ "एव जातम" क ख ध.

तत् भ समस्तं जातमित्युक्त तेनंव भगवता तल्लीयते, तस्मिन्नेव चेति शेषः । नान्येन । तेनैव तु र हरिणाऽनादिरिष ससारो लीयते । किमु सादिरित्यर्थः । सोऽयं लयकसः सृष्टिकसाड् विपर्ययेण भवति । तथाहि – यच्छालागतवावयेन "इद कमाडुत्पद्यते – <sup>17</sup> (भाल्लवेय०) इत्युक्तं तेनैव तद्गतवाक्येनैव व्युत्कमा-ल्लीयत इत्युच्यते शालान्तरानन्वेषणेऽिय ॥ ० ॥ ७ ॥ ८ ॥ ० ॥

आकाशादिवदीशस्यापि केनिचटुत्पत्तिलयौ <sup>3</sup>स्यातामित्यत आह — <sup>24</sup>असम्भ-वस्तु सतोऽनुपपत्तेः" (२.३ ६.), "नाऽत्मा(ऽ)श्रुतेनित्यत्वाच्च ताभ्य." (२.३.१७.) इत्यघिकरणे। "सोऽनुत्पत्तिलयः" इति । स सर्वेश्वरो विष्णु. सर्वेथाऽप्युत्पत्तिलयर्वाजतः । सर्वेप्रकारेणाप्यसम्भवात् । तयाहि<sup>3</sup> – न तावद् वध्यादिवदीश्वरस्य पूर्वशब्दविलोपलक्षणं जन्माम्युपगन्तुं पार्यते । तद्वदिन-वर्त्यान्ययाभावस्याभावात् । सर्वेश सर्वेष्टपेषु सर्वेशब्दवाच्यत्वाच्य । नघ

<sup>1 &</sup>quot;अत एव हि परादिद कमाबुराखते कमाद् विलीयते" इति भाल्लवय-साखावचनिमिति भाष्ये स्थितम् । तैनैव तच्छाखागतेनैव वाक्येन व्युत्कमा-ल्लीयते । तथाहि तद्वचनम् – "कर्ता प्राणादिकस्यास्य इत्ता भूस्यादिकस्य च । य कमाव् व्युत्कमाच्चैव स हरि पर उच्यते" इति । व्युत्कमोऽपि हि कम एव ।

<sup>2 &</sup>quot;असम्भव -" इति सूत्र तृतीयमधिकरणम् । "नाऽत्या -" इति नवमम् । तथाचाऽदित दशाप्यधिकरणानि सगृहीतानि भवन्ति ।

उ तदेतत् सर्वमवगम्यते भगवत्पादवचनेनैव — "पूर्वशब्दविलोपश्च यदि जन्म — " (अनु० २ ३.२१), "पराधीनविशेषाप्तिरनिवर्त्यान्यथामव । क्षीरादिवद् विकार स्यात्" (१४ १९), "साक्षाद् मृतस्य चोद्भव" (११ २०६), "विकार एव जनन पुरुषे तिव्विशेषणम्" (मा० २३ ६) इत्यादिना ।

१ "विष्णोरेव तत्" क.

२ "हि" ख. घ

३ "स्याताम् – "असम्भवस्त् – " ख

भूताद्यनित्यत्ववत् साक्षादुद्भव । अप्राकृतत्वात्, नित्यत्वाच्च । नापि प्रधानवत् परिणामः । वस्त्वन्तरोत्पत्तावनुषादानत्वात्, निमित्तत्वात्, चेतनत्वाच्च । नच जीववद् विकारवस्त्वभिमानः । नित्यमुक्तत्वात् । अस्तु र्ताह् रमावत् पराधीनः किच्च विद्योष , नित्यमुक्तत्वेऽपि तत्सम्भवादिति चेत्, मैवम् । पूणस्वातन्त्र्यात्, सर्वनियन्तृत्वा (च्च । न ता १)वदस्वाधीन किच्चित् कर्मादिकमुरुपस्यादौ कारणं समस्ति निमित्तमुपादान वा । तत्र प्रमाणाभावात् । पुण्यादैः प्रकृत्यादेश्च भगवात् स्वयमेव हि साक्षान्निमित्तम् ।

नच विष्णोद्दर्सत्तलयोक्ति कुत्रचिदाशङ्कनीया । तत्र हि "अजायमानो बहुघा विजायते <sup>२</sup>" (तै० आ० ३. १३.), "तमित्ति निलीन <sup>1</sup>. ध्युत्तिष्ठते –" ( ) इत्यादिना पराधोनिवशेष <sup>3</sup>लक्षणेन <sup>४</sup>जन्मना पराश्रयप्रवेशलक्षणेन <sup>५</sup> लयेन च विनैव सर्वेंदवर्य <sup>६</sup>लक्षणया स्वेच्छ्या यदाकदाचित्लोकदृष्ट्यपेक्षयाऽऽवि-भावितरोभावावेव तस्योच्येते । "अजायमान" इति जन्मप्रतिषेषात् । "ध्युत्तिष्ठते" नहि " लीयत इत्यर्थाल्लयप्रतिषेषाच्च । युज्यते तस्य स्तम्भादि-वाऽविभावो <sup>६</sup> लोकजन्मविलक्षणः, तथैव तादृशस्तिरोभावश्च । अधिक-शक्तित्वार् । तस्मात् "सोऽनुत्यत्तिलयः" इति सुष्ठृक्तम् ॥ ०॥३॥०॥६॥०॥।।।।।।।

<sup>1 &</sup>quot;स इद सर्वं विलाप्यान्तस्तमिस निलीनस्तद् विलाप्य व्युत्तिष्ठते स इद सर्व विस्कृति विस्थापयित प्रस्थापयत्याच्छादयित प्रकाशयित विमोचयत्येक एव" इति श्रुतिरित्ति भाष्ये स्थितम् ।

१ अत्र कोशेष्वक्षराणि गलितानि यथायोग सयोजितानि ।

२ "अजायमानो विजायते" घ

३ " – विशेषत्वलक्षणेन" ख घ

४ " – लक्षणजन्मना" ग

५ "- प्रवेशविशेषत्वलक्षणेन" क घ, "- प्रवेशत्वलक्षणेन" ख

६ "स्वैश्वर्य –" क

७ "नहिं विली –" ग

८ "स्तम्भादाविर्भावो –" ग

'कर्ता शास्त्रार्थवस्वात्" (२.३.३२.) इत्यविकरणम् । "कर्ता जीवस्तद्व-दागः सदा" इति । ज्ञास्त्रे तावद् धर्माधर्मयोविधः प्रतिषेधश्च श्रूयते । नच तयो कर्तारं संसारिणमधिकारिणमन्तरेण तत् सा (व्धीय स्यात् । तस्माज्जीवोऽपि कर्ना । नच तावता विष्णोरेव सर्वकर्तृत्व-वचनविरोध शङ्क्येत । यतो जीवस्तस्य विष्णोर्वशग मझेव कर्ता । नच ससार एव तथा । "स्त्रीभिर्वा - " (छन्दो० ५१२३) इत्यादिना सदा मुक्तार्वाप तद्वश मन्नेव सर्वान् भोगान् गच्छति प्राप्नोतीत्युक्ते । लोकेऽपि प्रत्यक्षन एव प्रवश्चनादिप्रवृत्तये परश्वाद्युपगमदर्शनात्, "आत्मानमेव लोक-मुपासीन" (बृह० ३ ४ १५ ) इति श्रुतौ दर्शनाच्च तहत्त कर्तृत्व जीवेऽप्यस्तीति । अत एव च तस्य शक्तिविपर्ययसमाध्यभावौ युज्येते । परवशत्वात् । यथा च तक्षजीव कारयित्वराग कर्ता च लक्ष्यते तथा सर्वोऽपि जीवो भगवद्वरा कर्तेति युक्तम् । "न सन्ति यदुपेक्षया" (पैड्गि०) इत्यादे । तत्त्रेरकत्वस्य च जीवकृतप्रयत्नापेक्षत्वान्न कोऽपि दोष ।। ० ॥ १६ ॥ ० ॥ "उत्क्रान्तिगत्यागतीनाम्" (२.३ १६.), "व्यतिरेको गन्धवत् तथाच दर्शयति" (२३२६), "अदृष्टानियमात्" (२३५०) इत्यधिकरणान्यप्यनेनैव भाष्यवाक्येन मुखतोऽर्थंतरच व्याख्यातानि वेदितव्यानि । तथाहि - "स एतेनैव

१ ऐकचत्वारिस दशसूत्रमेकमिकरणम् । तथाच सूत्राणि — "विहारोप-देशात्" (२३३३), "उपादानात्" (२३३४), "व्यपदेशाच्च कियाया न चेन्निर्देशविषर्यय" (२३३४), "उपलब्धिवदिनयम" (२३३६), "शक्तिविषर्ययात्" (२३३७), "समाध्यभावाच्च" (२३३८), "यथा च तक्षोभयथा" (२३३०), "परासु तच्युते" (२३४०), "कृतप्रयत्नापेक्षस्तु विहितप्रतिषेषावैयर्थ्यादिभ्य" (२३. ४१) इति ।

१ "ससारिणमन्तरेण" ख

२ इत परम् ( ) एतिच्चिह्नान्तर्गत सर्वोऽप्यश सर्वेत्रापि कोशेषु 
लुत्त । अध्येतृणा मध्येग्रन्थमध्ययनभङ्को मा भूदिति तदनुसारेण 
कानिचन वाक्यान्यत्र प्रथितानि सन्ति ।

स्वात्मना – " (पौप्यायण०) इत्यादिना जीव परमात्मवद्या एवेममम् च लोक गच्छति कर्म च कुरुत इत्यण्रेव । नहि व्याप्तस्य गमनागमने श्रृयमाणे सम्भवत । सोऽय यद्वराग स परमात्मैव हि व्याप्तोऽभिधीयते । "जीव प्राणधारणे" इति धात्पाठात्, प्राणस्य च हृदयसद्मतमा जीववपदेनैव हृदि स्थितत्वोक्तेरवस्थिति-वैशेप्यात् चन्दनवदालोकवच्च प्रकागव्याप्तिरिप भाषितैव । "त यथा यथेश्वर प्रकुरुते" (शाण्डिल्य०) इति श्रुतेस्तद्वशमा एवाशिनो जीवादशा पृथम् गच्छन्ति गन्धवदिति व्यतिरेकोऽपि व्याख्यात । नच प्रतिबिम्बवैचित्र्ये कारणाभाव । तदधीन एव प्रतिविम्ब स्वाविद्याकर्मादिवैचित्र्याद् वैचित्र्य गच्छनीत्युपपत्ते ॥ ।। ० ।। ११ ।। १२ ।। ० ।। १८ ।। ० ।। "पृथगुपदेशात्" (२३२७) इत्यधिकरण तु "अन्यश्च जीवत " इति पूर्वमेव स्फुट व्याख्यातम् । अत्रापि तद्वशग इति कटाक्षयति ।। ० ।। १३ ।। ० ।। "अज्ञो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्वमधीयत एके" (२३४२) इत्यधिकरणम् । तत्र प्रथमतो जीवस्वरूपनिर्णायकानि "आभास एवच" (२३४६) डत्यादीनि सूत्राणि व्यास्याति - "तदाभासः" इति । तत्प्रतिविम्व-त्वाच्च नेश्वराभेदो जीवस्य । नच तावता "ब्रह्म दाशा" ( विरोध । यतस्तादृशा अभेदव्यवहारास्तदशत्वमेव भेदगर्भमनुमोदन्ते । "पृथ-गुपदेशात्" (२३३७) इति स्फुटवचनात् । प्रतिबिम्बभूतान् दाशादीन् प्रति विम्बत्व हि नामैक्य तत्र) विहितम्, स्वातन्त्र्याद्यैक्यं १ वा । तस्मात् तदपि भेद एव प्रमाणम्।

नन्वनयोर्भेद इति धर्मस्यैकत्वं धर्मिद्वत्व पर्यनुयुंक्ते<sup>।</sup> । नह्येकधर्मेण धर्मित्व-मुभयोः साम्प्रतम् । तस्मादैक्यमेव जीवेशयोरिति । भैवम् । तत्र ह्येकवचनस्य समुदायार्थत्वाद् धर्मद्वयेनैव भेदिनाबुदितौ । <sup>2</sup>उपवीतिनावितिवत्<sup>2</sup> ।

<sup>1</sup> पर्यनुयोग आक्षेप<sup>.</sup>।

<sup>2</sup> उपवीतमस्त्यनयोरिति हि विगृह्यते । नह्येकेनैवोपवीतेनोभावप्युपवीतिनौ । जात्याख्यान हि तत् । "जात्याख्यायामेकस्मिन् बहुवचनम् –" (१२

१ स्वातन्त्र्यादैक्यम्" क

२ " - वत्। व्यावहारिक" क, " - वत्। तत्र व्यावहारिक" ग

तां हि व्यावहारिकः प्रातिभासिकद्वेति भेदहयमभिधीयते विद्यापित चेत्; किमेतत् बाध्यम्, आहोस्विदवाध्यम् आद्ये नासीस्रास्ति न भविष्यतीति ज्ञानगम्यत्वात् सूत्रोदितभेदस्य प्रतिषेद्यो नाम दोषः प्रसज्येत । नायं दोषः पूर्वभतत्वादस्येति चेत्, किं तर्ह्यस्य प्रतिषेद्यो नाम दोषः प्रसज्येत । नायं दोषः पूर्वभतत्वादस्येति चेत्, किं तर्ह्यस्य प्रतिषेधकम् उत्तरसूत्रमिति चेत्, तस्यापि सदुत्तर तथेत्यनवस्था । विपर्ययो वा किं न स्यात्? नहि यत्किश्वद् विवेचकम्मस्ति । पूर्वपक्षसूत्राणा सिद्धान्तसूत्र निषेद्यकमित्येव बूम इति चेत्, तदप्यचार । नह्यकमिष सूत्रं वस्तुत्र प्रदेशसूत्रमणा सिद्धान्तसूत्र निषेद्यकमित्येव बूम इति चेत्, तदप्यचार । नह्यकमिष सूत्रं वस्तुत्र प्रस्तान्वादपरं ब्रह्मसूत्रेष्वस्ति । किमृत बहूनि ।

४८) इति पाणिनिसूत्रे बहुवचनिमिति न वक्तव्यम् । द्वयोश्च वचन भवति । जात्याख्यायामेकवचने द्विवचने च द्वयोर्बहूना च वचन भवतीत्येतावड् वक्तव्यम् । अत एव स्तनौ स्त्रीणामिति च युक्तम् ।

<sup>1</sup> बनवस्थित्यव्यवस्था । सर्वसुत्राणामुत्तरोत्तर प्रतिषेषात् सर्वोऽिए सुत्रार्थं पूर्वमतम्, असूत्रित च यत्किश्वित् सिद्धान्तः इति महतीयमध्यवस्थाया काष्ठा । अथवा सर्वसुत्राणामेव प्रतिषेषे सिद्धान्तस्थानमेव स्थादिति व्याख्येयम् । तत्त्वदीिपकाकुदप्याह – "नच विवेचकमनालोच्य पूर्वोत्तर-मतभेदकल्पना विपश्चिता चेतिस चमत्कारमाविष्करोति । नचितिसरम्भेण पूर्वपक्षीकृतमप्रतिवचनेन निरसित् शक्यते । नचोत्सूत्र सिद्धान्तप्रतिवादन-मिति वाच्यम् । असूत्रितस्यासिद्धान्तत्त्वात् । सूत्रेषु निरस्यपक्षीपत्यास उत्सूत्र चोत्प्रेक्षणीयस्तत्रतत्र सिद्धान्त सूत्रविरुद्ध इति न सज्जनसमाजे आजते" (पृ० २५४) इति । "सूत्रेषु येषु सर्वेऽिष निर्णया समूदीरिता" इति च भाष्ये स्कान्दवचनम् । "निर्णयायैव यत् प्रोक्त ब्रह्मसूत्र तु विष्णुना । व्यासरूपेण तद् ग्राह्म तत्रोक्ता सर्वनिर्णया । तस्मात् सूत्रार्थमागृह्य कर्तव्य सर्वेनिर्णय" इति चानुव्याख्याने भविष्यत्पवंवचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;असिदिति चेन्न —" (२१ द ) इत्यादावशत पूर्वमतानुवाददर्शनात् समग्रमित्याह । तदेव विव्रियते यत्रक्वचिद् ये कैश्चित् पदविशेषैरिति ।

१ "-मिभीयेत" ख

२ "आद्ये नास्ति नाऽसीच्र भवि –" ग

३ "समग्रपूर्वमता -- " क

प्रत्येकमिष सिद्धान्तपरत्वात् । पूर्वमतानुवादस्तु यत्रक्वचित् यं कैश्चित् पद-विशेषेरेव सुकरः । अतो नात्र सूत्र सूत्रान्तर प्रतिषेषति । नव जीवेशयोरभेदः कुत्रापि सूत्रित । अतः सूत्रितभेवस्य पूर्वमतत्वासम्भवाद् बाध्यत्वाङ्गीकारो न सञ्जाषदीति । उक्तशेषप्रसङ्गात् । चरमे जीवादीशस्य, ईशाज्जीवस्येति भेदद्वयं पारमाथिकमेव तेनाप्यङ्गीकृतमिति कि निद्दस्त्रस्तृ?

अपिच, जीवजडप्रतियोगिक ईश्मेर., ईश्जडप्रतियोगिको जीवभेर, जीवेश-प्रतियोगिको जडभेर., पुनश्च जीवानामन्योन्यप्रतियोगिकः, जडानाञ्च तावृशः, एव पश्चविघो भेर. "पृथक् –" इति सुत्रितोऽत्राप्यिमप्रेयते। "अन्यश्च जीवतः" इति विस्पष्टोक्तेरेवात्र पुनर्मुखतोऽनुक्तिः। तत्रेशभेर धाचकोऽन्य-शव्दश्चतुर्विधसमृच्चयार्थश्चशब्दः।

कुतस्तर्हि सोऽय भेदो भाष्ये°न पश्चघा प्रणीचत इति चेत्, प्रपश्चित एव हि मुखतोऽर्थतो वा तत्रापि। तथाहि – ²"भिन्नोऽचिन्त्य " इतीशभेद <sup>३</sup>। "भिन्न

जीवजडप्रतियोगिकस्येशमेदस्य वाचकोऽन्यशब्द । ननु अन्यदच जीवत इति श्रूयते? श्रूयताम् । कि हीनम्? ननु प्रतिज्ञैव हीना । का हि सा या किसाहीयत? जीवजडप्रतियोगिकस्येत्येषा । कथम्? जीवत इति जीव-प्रतियोगिकस्यैनेशमेदस्य बोधात् । अवोधोऽयम् । यतश्वकारोऽपि श्रूयते जीवतश्च जडतश्चान्य इति । ननु चकारो गत । वन भो ? चतुर्विध-मेदसमुच्चये । निहि गत एव । तत्रापि गत । अत्राप्यस्ति । नन्वय देहस्य। दीपो निक्षिप्त । अन्यश्चेत्याह । तेन चतुर्विध भेद समुच्चिनोति । जीवतश्चेत्याह । तेन जड च समुच्चिनोति । सोऽय चकारस्य स्वभाव , यदय विचिन्वन् समुच्चनोति ययमिह समुच्चिनुयामहमिति ।

<sup>2</sup> तथाहि भाष्यम् (२३२८) – "भिन्नोऽचिन्त्य परमो जीवसङ्कात् पूर्णं परो जीवसङ्को ह्यपूर्णं । यतस्त्वसौ नित्यमुक्तो ह्यय च बन्धान्मोल तत एवाभिवाञ्च्छेदिति सोपपत्तिककौश्चिकश्चेतिभन्न एव जीव " इति ।

१ "तत्र भेद –" ग

२ "भाष्ये पञ्चधान प्रप - " ख

३ "-तीशभेद । "जीवसङ्घा-" ग.

एव जीव-'' इति जीवभेदः । ''जीवसञ्जात्'' इति मियस्तःद्भेदः । 'बन्धात्'' इति व्यधिकरणोक्तेर्वन्थकजङभेदस्यार्थादवगमः । वन्धकस्य लिङ्ग्रद्वारीरस्य प्रतिचेतन विद्यमानस्वाज्जडानामन्योन्यभेदश्चार्थात् सिद्धः । निहृ पूर्वीपरकालेषु मुच्चमानाना तदातदा अज्यमान लिङ्ग्रद्वारीरमेकनेवैति समञ्जसम् । नच भाष्याख्यशास्त्रे तात्पर्यार्थी नैतावानस्तीति शङ्क्ष्यम् । तदेकदेशसम्बद्धे प्रकरणे ' श्रृतिमृखत एव भेदपञ्चकस्योपन्यस्तत्वात् । तस्मादत्यर्थविस्तरे भाष्याख्ये महाशस्त्रे प्रपश्चित्रोध्य भेदप्रपञ्चः सत्य एव सम्मतः सम्रत्रापि समृह्यत इत्यन्वद्यम् ।

जगद्भेदस्य सत्यत्वेऽपि धर्मत्वात् फलश्यामत्ववद् विनाशसिद्धचा रक्तत्ववदभेवः कुतो न भविष्यतीति चेत्, भेदस्यैव कमुकत्वादिवद् यावदाश्रयमावित्वादिवनाश-सिद्धे । तथाऽप्याश्रयनाशे नाश स्यादिति चेत्, सत्यमनित्याश्रयाणां कमुकत्वा-दीनाम् । नित्याश्रयस्य भेदस्य ब्रह्मत्वादिवदविनाश एवेति नेष्टहानि. ।

ननु ब्रह्मच्यतिरिक्तस्योत्पत्तिलयोक्तेर्जीवजडभेदस्याऽश्रयनाशाद् ब्रह्मभेदस्य प्रतियोगिनाशादिति सर्वभेदिवनाशाद् ब्रह्मभेवस्य प्रतियोगिनाशादिति सर्वभेदिवनाशाद् ब्रह्मभवस्त्ववर्तेषः स्वयमेव सिद्धचतीति च माऽतिशद्धि । जीवजडयोरिप यावद्ब्रह्मभावित्वेन नित्यत्वात् । तथाहि – अनाद्यनन्त्तकालीनं हि ब्रह्म सम्प्रतिपन्नम् । तद् यदा यस्मिन् काले तिष्ठित जीवोऽपि तदा सर्वद्राऽप्याभासत एव । स्वयम्प्रकाशमानस्तिष्ठिति नित्यस्वरूप इत्ययः? । नच जीवनाशो यत्रक्वापि श्रुत सूत्रितो वा । "अच्छेद्योऽयमदाह्योऽयमवलेद्योऽशोष्य एव च" (भ०गी० २ २४.) इति विपर्ययश्रवणात् । नित्यत्वेऽपि जीवस्य स्वदेहसंयोगिवयोगास्य जन्ममृती युज्येते, श्रूयेते च ।

<sup>1</sup> तत्त्वनिर्णयाख्ये ।

<sup>2</sup> तथाच सूत्रम् — "यावदात्मभावित्वाच्च न दोषस्तद्शीनात्" (२३२६) इति । चतुर्दश चेदमधिकरणमेकसूत्रम् । "नित्य परो नित्यो जीवोऽनित्या-स्तस्य धातवोऽत उत्पद्यते च स्त्रियते च विमुच्यते च" इति च श्रुतिरेत-मर्थमुपस्यापयित । "जीवो नित्यो धातुरस्य त्वनित्य" इति च भारते । एतेन भाष्ये 'तदा आभास' इत्यपि विग्रहण विवक्षित भवति ।

जडजकुतेरि नित्यत्यमवगम्यते । "सत्वाच्चावरस्य" (२.१.१७), "अपीतौ तद्वत्प्रसङ्गावसमञ्जसम्" (२ १.६), "नतु वृष्टान्तभावात्" (२.१.१०.) इत्यावसूत्रश्रुतिस्मृतियृक्तिसामध्यांव् विकृतिसकृतिन्यां स्यूलत्वसूक्ष्मत्वापत्ती एव जन्ममरण(शब्दिते १ ।) अतो न ब्रह्ममात्रावशेषः कदाचिच्छङ्कुष्यः । "नच नाश प्रयात्येष नचासौ आन्तिकित्पतः" ( ) इति भैदपञ्चकस्य सुस्यैर्थ (मेव १ हि स्थिरीकियते । नन् कदं तिह पूर्वमनानन्दादिरूप पश्चादानन्दरूपो भवति । स्वरूपधर्माणा यावदाश्रयभावित्वादिति? उच्यते । निह पूर्वम-) विद्यमान सुखाविस्यरूप पश्चादुत्पद्यते । कि तिह यो जीव पूर्व यहूपामास आसीत् सुखाविस्यरूपे है खादिरूपो मिश्रुरूपो वा स तु पश्चात् स्वसाधनपरिपाके तदूप एवाभिव्यज्यते ॥ यथैव बाल्ये पुरूप स्त्रीरूपो वा वर्तमान सन् यौवनेऽपि तदूप एवाभिव्यज्यते तयैव स्वमोक्षेऽपि सम्भवात् ।। ० ॥

<sup>2</sup>अक्षाधिकरणक्षेष पर्यवसाययन्<sup>४</sup> "प्रकाक्षादिवत्रैव पर " (२३ ४५.)इत्यादीनि सूत्राणि व्याख्याति – "हरिः सर्वेरूपेष्वपि समः सद्ग" इति । ³हर्यक्षाना

<sup>1</sup> तथाच पश्चदशाधिकरणे द्विसूत्रे सूत्रे — "पुस्त्वादिवत्त्वस्य सतोऽभिव्यक्ति-योगात्" (२३३०), "नित्योपलब्ध्यनुपलब्धिप्रसङ्कोऽन्यतरित्यमो बाऽन्यथा" (२३३१) इति ।

<sup>2</sup> अञ्चाधिकरणे सप्तदशे तावदण्टौ सूत्राणि । तत्र "अशो नाना —" (२३ ४२), "मन्त्रवर्णात्" (२३४२), "अपि स्मर्यते" (२३४४), "आभास एव च" इति चत्वारि सम्प्रति सगृद्धा भाषितानि । अवशिष्टानी-दानी व्याख्याति ।

<sup>3</sup> तथाच सूत्रे – "अनुजापरिहारौ देहसम्बन्धाज्ज्योतिरादिवत्" (२३४७) इति, "असन्ततेश्चाव्यतिकर" (२३४८) इति च।

१ ( ) आवृत्यन्तर्गतानि कोशेषु गलिततया लुप्तान्यक्षराणि ।

२ ( ) एतावान् भाग कोशे लुप्त ।

३ " - व्यज्यते तथैव मोक्षेऽपि" क " - व्यज्यते तथैव स्वमोक्षेऽपि" ग

४ "पर्यवसाय प्रकाशादि - " क

जीवानां तवधीनत्वात् तवनुग्राह्यत्वाविकं युक्तम् । तदशोऽपि मस्त्याविः परो न जीवसम इति मन्तव्यम् । किन्तु मत्त्याविरूपी हरि कूर्माविषु मूलरूपे च समः, मूलरूपी च हरिर्मत्त्यादिषु सम इत्येव वेवितव्यम् । तच्च साम्य नाम स्वातन्त्र्याद्यशेषगुणोश्रद्धनिर्दोषकरूपत्वेनैव स्थितिः । नतु सादृद्यमात्रम् । तथा सितं तैः सम इत्येव वक्तव्यत्वात् । नच मत्त्यादिरूपेण द्वैधीभावकाले पुनरेकोभावकाले वा कदाचिदिप पारतन्त्र्यादिवैशिष्टच्येन विषमः सङ्क्रचोऽयमिति सदाकालं सम इत्युक्तम् । यथाच ¹हरिः सूर्यं अक्षिमानिनां भिन्नांश्चानामनुणाह-कोऽपि स्वमण्डलप्रकाशमानिषु व स्वरूपांशेषु सम एक एव, तथैवोपपत्तेः ।। ।। ।। १४ ।। १४ ।। १। ।। १॥ ।। ।।

पावार्थनिगमनार्थरचाय सदाझब्दः । यदेतत् पादोक्त जगतो जन्मादि, विष्णो-रनुत्पत्त्यादि, जीवस्येशाधीनकर्तृत्वादि, तयोः पृथक्त्वादि चेति तत् तावत् केषुचिदेव पराष्ट्र्यकालेषु तथा भवतु, न सर्वेष्विति मा भूच्छङ्का । अतीतानागता-नन्तपरपरम्पराष्ट्र्यकालेषु पर्याद्वादिष्यक्ति स्वत् नान्ययेत्यर्थः ॥०॥०॥

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहमाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया द्वितीयाच्यायस्य तृतीय पाद

विरितित सूर्यस्यापि नाम भवित । तेन "ज्योतिरादिवत्" इति सूत्रखण्ड-ज्यास्थानपरतया भाष्य सङ्गमयित – हरि सूर्यं इत्यादि । एतेन "प्रका-शादिवन्नैव पर" (२३४४), "स्मरन्ति च" (२३४६) इति सूत्रे अपि गदिताभिप्राये । "भास्वान् विवस्वान हरि" इत्यभिधानम् ।

१ "-दिक ह्युक्तम्" खघ

२ "इति वेदि - " क

३ "प्रकाशाभिमानिषु" ग

४ "स एक एव" ग

४ "काले सर्वं" क ख घ

## ॥ द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थः गादः ॥

अ।। युक्तिसहिताभि <sup>१</sup> श्रुतिभिविरोध श्रुतीनामपाकरोत्यस्मिन् पादे ।

"तथा प्राणाः" (२४१.), "तत्प्राक् श्रुतेरच" (२४.४), "तत्प्र्वंकत्वाद् वाचः" (२४.४), "श्रेष्ठरच" (२.४.६.), "सञ्ज्ञामूर्तिक्वृप्तिस्तु त्रिवृत्कुवंत उपदेशात्" (२४.२१) इत्याद्यधिकरणाि व्याख्याति – "मुख्यप्राण- इचेन्द्रियािण देह्हच्चेव तदुद्भवाः" इति । मुख्यप्राणादयः सर्वेऽपि तत एव सर्वेश्वराद् विष्णोषद्भविनो निर्णायन्ते । उद्भवश्रुतियुक्तीनामेव बहुत्वादिना बलवत्वान्मुख्यार्थतोपपत्ते । अनादित्वश्रुतियुक्तीनामल्यत्वादिना वुर्वंतत्वाद् गौणार्थंत्वोपपत्तेच्व² ।

अत्र तावत् सर्वजन्तुनामिन्द्रियाणि मनोवान्युर्वाणि, तन्नियन्ता मुख्यप्राणश्च, <sup>3</sup>तेषामेतेभोनस्याज्यतन देहश्चेत्येतेषा विष्णोरेबो.दुव इति हयुक्तम् । ये

<sup>1 &</sup>quot;तथा प्राणा" इत्यावीनि त्रीणि सुत्राणि प्रथममधिकरणम् । "तत्प्राक् —" इत्येक द्वितीयम् । "तत्प्र्वंकत्वात् —" इत्येक तृतीयम् । "श्रेष्ठरुच" इत्यादि प्रष्ठम् । द्वे च सृत्रे । "सञ्ज्ञाम्ति —" इत्यादि द्वादशमेक सृत्रम् । भाष्ये इन्द्रियाणीति प्राथमिकानि त्रीण्याधिकरणानि, मुख्यप्राण इति पष्ठम्, देहरुचैवेति मूर्तिक्लृप्त्या द्वादश च मुखतो व्याख्यातानीति तानि सृत्राणि मुखत पर्यग्रहीत् । आदिपदेन च चतुर्थपश्चमे, दशमैकादशे, त्रयोदश चाधिकरणान्युपसगृह्योरन् ।

<sup>2</sup> तथाहि सूत्रे — "गौष्यसम्भवात्" (२४२), "प्रतिज्ञानुपरोधाच्च" (२४२) इति । समस्त च तज्जमिति प्रतिज्ञानुपरोध स्फुटमेवोक्त ।

<sup>3</sup> तेषा जन्तूनाम् । एतैरिन्द्रियै ।

१ "यक्तिसहितश्रृति —" ग

पुनरेतेवा विदोषा इष्यन्ते ते चात्र चराव्दास्या संगृह्यन्ते। तथाहि – श्रोत्रावि १-प्राणानामिदं विषयं प्रति द्वषणाविष्ट्रियत्वम् ।, ज्ञानेष्ट्रियत्वेन सप्तत्वम्, तेषामेव कर्मेष्ट्रियसाहित्येन द्वादशत्वम् , स्वस्थतोऽणृत्वम्, प्रकाशतो व्याप्तत्वम् । गृथतो जीवाधीनत्वम्, मुख्यतो मुख्यप्राणाधीनत्वम्, परममुख्यतो विष्णवधीनत्वं च 4, अथ मुख्यप्राणस्य त्वनिन्द्रियत्वम्, तक्षियन्तृत्वम्,

<sup>1</sup> तथाचैकादशमधिकरण व्याख्यातम् । तत्र हि त्रीणि सुत्राणि — " त इिन्द्रयाणि तद्वयपदेशादन्यत्र श्रेष्टात्" (२४१८), "भेदश्रुते" (२४१८), वैलक्षण्याच्च" (२४२०) इति । तदेतदाह — मुख्यप्राणश्चेन्द्रियाणि चेति । प्राणा इन्द्रियाणि मुख्यप्राणस्विनिन्द्रियमिति किलोक्त भवति । तथाहि भाष्ये पौत्रायणश्रुति — "अथेन्द्रियाणि प्राणा वा इन्द्रियाणि प्राणा हीद द्रवन्ति" इति । "प्राणो मुख्यस्त्वनिन्द्रयम् " इति च । "द्रवता हीन्द्रयाणा च नियन्ता प्राण एकरार्" इति ।

<sup>2</sup> तथाच चतुर्थमधिकरण व्याख्यातम् । तत्र हि हे सूत्रे – "सप्त गतेविशेषित-त्वाच्च" (२४६) इति, "हस्तादयम्त्रु स्थितेऽनो नैवम" (२४७) इति च । "मप्त प्राणास्त्ववगते पञ्च प्राणाश्च कर्मण । एव प्राणद्वादशकम्" इति भविष्यत्पर्वणि । तदेतदाह – इन्द्रियाणि चेति । क्षेय प्रति द्रवणाद् यानीन्द्रियाणि सप्त, तानि च, कार्य प्रति द्रवणाद् यानीन्द्रियाणि पञ्च, तानि चेति ।

<sup>3</sup> तथाच पश्चममिषकरण व्याख्यातम् । तत्रहि सूत्रम् – "अणवश्च" (२.४ ८ ) इति । अणवश्च वितताश्च प्राणा इति । तदेतदाह – इिन्न्रियाणि चेति । अणुत्वेनाभिमतानीन्द्रियाणि प्रकाशतो व्याततानि चेति पक्षान्तरे चशब्द । "च पादपूरणे पक्षान्तरे हेती" इत्यभिधानम् ।

<sup>4</sup> तथाच दशममधिकरण व्याख्यातम् । तत्र हि त्रीणि सुत्राणि — "ज्योति-राद्यिष्ठिशन तु तदामननात्" (२४१४), "प्राणवता शब्दात्" (२४ १६), "तस्य च नित्यत्वात्" (२४१७) इति । तदेतदाह – मुख्यप्राण-

१ "श्रोत्रादीनामिदम्" – ख "श्रोत्रादीना प्राणाना –" ग घ

अन्तरणुत्वम्<sup>1</sup>, बहिर्महत्वं चेत्यादयः प्राणविशेषाः प्रथमचकारसंगृहीताः । अय मासादेर्देहावयवस्य भौमत्वम्, लोहितादेराप्यत्वम्, मज्जादेस्तैजसत्वमित्यादयो<sup>2</sup> देहिविशेषात्रचरमञ्जार<sup>3</sup>सगृहीता ।।०॥१॥२॥३॥४॥४॥६॥ ॥०॥१०॥११॥१२॥१३॥०॥

<sup>3</sup>"पञ्चवृत्तिर्मनोवद् व्यपदिश्यते" (२४१३.), "अणुरुच" (२४१४)

व्वेन्द्रियाणि इति । कारियता मुख्यप्राण करणानि चेन्द्रियाणीति । तदेव चकार करणत्व समृच्चिनोति । जीव प्राण परम प्रति चेति तस्य वैविच्य च स्वयमेव समाहरित । अत्र "तेषा नियामक प्राण " इति प्राण प्रति करणत्वमेकादशाधिकरणे गतम् । अष्टमे च — "ईशो ह्यसौ सर्वस्येशितव्यश्च परम्य" इति ।

- ग्लेन "पञ्चवृत्तिमँनोवद् व्यपदिश्यते" (२४१३) इत्यप्टमम्, "अणुरुच" (२४१४) इति च नवम चाधिकरणमुपसगृहीतम् मुख्यप्राणश्चेति । पञ्चात्माऽपि प्राणस्तदुद्भव इत्येकोऽवं । अणुरुच महारुच प्राण इति हितीय । अत्र टीकाया प्राणस्य पञ्चवृत्तित्व तु "इत्यादय प्राणविशेषा" इत्यादिशब्दगृहीतम् ।
- र प्रतास्वरम्पृह्णास्य प्रमाधिकरण व्यास्यातम् । तत्र हि हे पूत्रे "मासादि भीम ययाशब्दमितरयोश्व" (२४२२), "वैशेष्यात् तद्वादस्तद्वाद" (२४२३) इति । तदेतदाह देहरुचेति । द्वादशमधिकरण देह इति व्याख्यातम् । त्रयोदशस्य चाधिकरणस्यार्थविश्रेषाश्वकार समुज्चिनोति । उक्तमेतत् पुरस्तात् सोऽय चकारस्य स्वभाव , यदय विचित्वन् समुज्चिनोति ययमिह समुज्चिनुयामहिमिति । अथवैव व्याख्येयम् हेत्वर्थश्चकार । यतो देह अत एव भूतै सम्भूत इति । भूतैस्पचितमेव हि देह प्रणिगदन्ति । अत एव शरीरादिपद विहाय देहपदमुपादत्त देहरुचैवत्येव-कारोऽधिकरणार्थमवधारयति ।
- 3 यद्यपि पूर्वं चकारेण समुच्चिकाय । तथाऽपि स्पष्टत्वाय पुनरत्वाचेष्ट है अधिकरणे इत्याह – पञ्चेत्यादि ।

१ "चकारेण सग्-" क

इत्यधिकरणे "मुख्यप्राणावजे सर्वस्" इति । प्राणगणाधिपति प्रधानवायुहि मख्यप्राणो नाम । स तावत् प्राणापानादिनामवद्भिः स्वरूपे पश्चधा वर्तमान-त्वात् तादृग्दासनियामकत्वाद् वा पश्चवृत्तिः प्रपश्चितः । तस्य वश्रगमेवेदे । सकलमपि जगज्जातम् । स हीदमन्तर्वहिश्च स्थित्वा घसे ।। ० ।। = ।। ६ ।। ० ।।

"चकुराविवत् तत्सहितिष्टचादिन्यः" (२.४.११.) इत्यविकरणम् । "स विष्णोर्भद्रागः सद्गः" इति । अन्यजगदीक्वरो मुख्यप्राणो विष्णोरेव वद्या । तत्वन्यवद्यागः स्ववद्यो वा । अवान्तरमुख्येक्वरत्वात् तयोः । ससारेऽप्यवान्तरेक्व-रस्य मुक्तौ मुख्येक्वरत्वमिष सुलभमिति सन्देहापोहार्थम् "सवा विष्णोर्वज्ञतः" इत्युक्तिः । मुक्ताविष स्वातन्त्र्याभावात्र मुख्येक्वरत्वमित्यर्थः । नहि स्वतन्त्र-युगल युक्त श्रुतं दृष्ट वा भवति । नाष्यन्यस्य तदैक्य सर्वथेत्युक्तम् ॥ ०॥ ॥ ७॥ ०॥

<sup>1</sup> तथाच श्रुति — "प्राणो वाव पश्चवृत्ति प्राणोऽपानो व्यान उदान समान इति । तेम्यो वा एतेम्य पश्च दासा प्रजायन्ते । प्राणाद् वाव प्राणोऽपा-नादपानो व्यानाद् व्यान उदानादुदान समानादेव समान " इति ।

<sup>2</sup> तथाच कौण्डिन्यश्रुति —"स वा एव प्राणोऽणुमहान् नामान्तर्वाऽणुर्वहि-मेहान् प्राणो वा ईशितव्येश ईशो हासौ सर्वस्येशितव्यश्च परस्य" इति ।

<sup>3</sup> अधिकरण सप्तम ढिसुत्रम् । तथाच ढितीय सुत्रम् – "अकरणत्वाच्च न दोषस्तथाहि दर्शयित" (२४१२) इति । तवेतवाह – "अन्यजगदीववरो मस्यप्राण " इति ।

<sup>4</sup> तथाहि भाष्ये — "सर्वकर्ताऽपि सन् प्राण परमाधारत स्थित । कथ-मेवालाथा स स्याद् यतो नैवेदवरद्धयम् । अवान्तरेदवरत्वेन तस्येदवरवचो भवेत् । अतो मध्यमतामाहुस्तस्य वेदेषु वेदिन । अनन्येदवरता तस्य तदन्येदवरवर्जनम्" इत्यादि । द्वादशाधिकरणे प्रपश्चितोऽपि विरिञ्चोऽन मुख्यप्राणपदेनैव गृहीत । तदाह तत्त्वदीपिकाकृत् — "स्वयमेवाय भगवान् प्राणात्वादुध्यै चतुर्मृखपदमिष्ठास्यतीति ज्ञापयन् प्राणस्वरूपनिरूपणा-वसरे चतुर्मृख प्रसञ्जयित" इति ।

१ "वशमेवेदम्" क ग

पावार्थेन सहैवाध्यायार्थमपि निगमयति — "सर्वेदोपोज्झितस्तस्सार् भगवान् पुरुषोत्तमः । उक्ता गुणाश्चाचिरुद्धास्तस्य वेदेन । सर्वथ्या "इति । अस्मिन् पादे तावत् सर्वोत्पादकत्वात् । सर्वस्य । तद्योनत्वाच्च भगवान् विष्णुरेव सर्वेद्यद इति द्वार्थादु भम्म । तत्रोक्तयुक्तिभवाहान् सर्वेदवरत्वरोधकः सर्वेरिष दोषे स उण्झितः । तस्य सर्वेदवरत्वतिद्धये "प्रमाभिकक्ता सर्वक्रयादिगुणाक्च वेदेन न विरुद्धाः । तस्य वेदस्य सर्वप्रकारयुक्तिसाहित्ये केवलत्वेपि । कृतः ? ताद्ववदस्यानन्तयुक्तिसहितानन्तश्चितिवरोधात् । नच तस्याप्यप्रमाण्यम् । एतदविरुद्धार्थसम्भवनियमात् । अत एव गतिसामान्यमवष्टम्य "सर्वथा" इति दृढमेव निगमयाश्वकः ।

स सर्वेदेवरो विष्णुभंगवानध्यायोपन्यस्तप्रमाणसामध्यत् सर्वकर्तृत्वविरोधिभिः सर्वदोषैष्ठिन्ततः । अज्ञानपारतन्त्र्यादिभिर्गभीभावजन्मादिभिरञ्ञनायापिपा-सादिभी रागद्वेषादिभिर्गिरिर्छर्निष्ठिर्छ्व सर्वेदिष दोषैष्ठिन्ततः । ये चास्य विष्णोरनन्तवेदपदसमुद्दायेन योगवृत्तितः प्रतिपादितानन्तगुणारचतुर्वाऽप्य-विष्द्धाः । तथाहि – स्मृत्यादियुक्तिभि , साङ्ख्यादिसमयैः, वियदादिकेवल-भृतिभिः, प्राणादिसयुक्तिभृतिभिरित्येभि प्रत्येकमपि चतुर्विर्वेदिरोधिप्रमाणै-

<sup>1</sup> इयमिह प्रक्रिया – युक्तिस्तावत् युक्तिभियौक्तिसमयै श्रुतिभियौक्तश्रुति-भिश्चेति चतुर्विधेन विरोधेन विरोधिनी भवति । एवमितरे त्रयोऽपि । एव प्रत्येक च चतुर्विधमिति षोडशप्रकारिमद विरोधिप्रमाणमुदितम् ।

१ "वेदेषु" क ख

२ "सर्वोत्तमत्वात्" ख

३ "सर्वस्य च तदं – " क

४ "इत्यर्था – " क. ख ग

५ "सिद्धये येऽस्मा – " क

६ " - ण्यम् । तदवि - " क

७ " – रुज्झित । तथाहि – अज्ञान – " घ

रविरुद्धाः । कथमेतदिति चेत्, योडशप्रकारमणीद किन्धित् सदीय किन्धि-न्निर्दोयमिति । द्विवयम् । तत्र सदोयस्य भगवदगुणनिषेधकर्मण्यशक्तिः । निर्दोषस्यानारम्भ एव<sup>।</sup> । तस्मादुभयथाऽप्यविरुद्धा एव । चशक्वान्निर्दोषस्य च हरेरविरुद्धम् । "गुणाः श्रुता" (सौपर्ण०) इस्याविश्रुतेः ॥ ० ॥ ० ॥

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविराचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्थदासङ्कृतावानन्दमालाया हितीयोऽघ्याय

१ गतिसामान्येन भगवत्येवोभयसमन्वयात् । तदेतदुक्त भाष्ये सर्वथेति । तेन विरोधिप्रमाणानामेकपदेन गतिरुक्ता भवति ।

३ " – मिति । तत्र" क

## ॥ हतीयाध्यायः ॥

अ)। मोक्ससाधन विधीयतेऽस्मिन्नध्याये । बस्तुनिर्णयस्य पुरस्तात् कृतत्वात् । तच्च साधन ज्ञानमेव प्रधानमिति बदन्, तत्मूलसाधनं वैराग्यं प्रतिपादयस्यस्मिन् पादे । तत्प्रतिपादन च कर्मादेमींक्षच्यतिरिक्तनानाफलत्वप्रकटनेन तिम्नवनपूर्वक भवति ।

"तदस्तरप्रतिपत्तौ रहित सम्परिष्वकः प्रकानिरूपणाम्याम्" (३.१.१), "ययेतमनेव च" (३.१.२), "तत्त्वाभाज्यापत्तिरुपप्तः" (३.१.२३.), "मातिविरेण विशेषात्" (३.१.२४), "अन्याविष्ठित पूर्ववविभाषापत्" (३.१.२४.), "अन्याविष्ठित पूर्ववविभाषापत्" (३.१.२४.), "योगे शारीरम्" (३.१.२०.) इत्यिकरणानि व्याख्याति –"शुभेन कर्मणा स्वर्गस्य इति। योऽप्रमिष्टापूर्व विष्ठं सन्यमानस्तवनुष्ठाता प्रमूदः स तावत् तेन शुभेन कर्मणा विष्णोरीष- त्रसादसाहित्यात् स्वप्तुक्षकल्य स्वर्गमुखं पाति । तद्भुक्त्ययसाने ततः पुन-

<sup>1 &</sup>quot;तदन्तर —" इत्याद्यष्टी सुत्राष्पेकमधिकरण भाष्यरीत्या । अष्टाविष सुत्राणि प्रत्येकमण्टाविषकरणानि न्यायमालाविवरणयो रीत्या । तथा-चानुख्यास्थात्यायविवरणयोरिक पक्ष । भाष्यसग्रहभाष्ययोश्वापर इति । टीकान्तराणि तु न्यायिववरणावलम्बानि । आनन्दमाला तु हृषीकैश-तीर्वाविसम्मत भाष्यपक्षमेवानुसरित । "यथेतम् —" इत्यादि चत्वारि सुत्राणि (१-१२) द्वितीयमधिकरणम्।

<sup>&</sup>quot;यथेतम् –" इत्यादि चत्वारि सूत्राणि (६-१२) द्वितीयमधिकरणम्।
"तत्त्वाभाव्यापत्ति –" इत्येक सूत्र (२३) सप्तममधिकरणम्। "नाति
चिरेण –" (२४) इत्यष्टमम् । "अत्याधिष्ठते –" इत्यादि द्वे सूत्रै
(२५–२६) नवमम् । "रेतस्यियोगोऽथ" (२७) इति दशमम् ।
"योने –" (२८) इति च चरममेकादशमधिकरणम् । इतीयमधिकरणपरिपाटी ।

१ "इत्येतानि" – क ख

रुद्वोधिमबाधःपात च<sup>1</sup> । तद् वश्यमाणचशब्दाद् बोद्धव्यम् । अत्राय विशेषः — <sup>2</sup>धुमाद्यभ्राकाशमार्गेण चन्द्रलोकं गच्छति । तत<sup>8</sup> आकाशवायुधुमाभ्रमेधवर्ष-

२ "धूमादभ्रमभ्रादाकाणमाकाशाच्चन्द्रलोकम्" इति काषायणश्रुति थूमाभ्राकाशचन्द्रलोकाना क्रमेण प्राप्तिमाह । "य इमे ग्राम इष्टापूर्ते दत्तमित्युपासते ते धूममभिसम्भवन्ति धूमाद् रात्रि रात्रेरपरपक्षमपरपक्षाद् यान्
षड् दक्षिणैति मासास्तान् (तैते सवत्सरमभिप्राप्नुवन्ति) मासेम्य
पितृलोक पितृलोकादाकाशमाकाशाच्चन्द्रमसमेष सोमो राजा तद् देवानामन्न त देवा भक्षपन्ति तिस्मन् यावत्सम्पातमृषित्वाध्यैतमेवाध्यान पुनतिवर्तन्ते" इति च्छन्दोगामा श्रुतिरन्यानेव लोकान् मध्ये गम्यानाह ।
तदेतदुभयसञ्चमनाय धूमाद्यभाकाशमार्गेणेत्यादिपदमुपादत्त टीकायाम् ।
तेन श्रायते च्छन्दोगोपिनपद्यभ्र निवेशनीयम् । काषायणाना च श्रुतौ
राज्यादीनि पितृलोकान्तानि । तेन श्रुतौ अविरोधिन्यौ भवत । नन् क्व
प्रवेशनीयम् कि धृगाद्य काच्छिति किवा धूमाद् रात्रि गच्छित एव
तु भवति – धूमादीति टीकास्वारस्यात् धूमस्याभस्य च मध्ये कानिचत्
सन्ति स्थानानि गम्यानीति । तानि च राज्यादीन्येव स्यु । श्रुतिस्वारस्यात्।
तत्रस्य धूमाद् रात्रिकृष्णपक्षादिद्वाराऽभ्र गच्छिति । अभ्रादाकाशम् ।
आकाशाच्च चन्द्रलोकमिति ।

आगमनमार्गे तु च्छन्दोनाना काषायणाना चैकरूप एव पाठ । तथाहि —
"यथेतमाऽऽकाशमाकाशाद् वायु वायुर्मृत्वा धूमो भवति धूमो भूत्वाऽभ्र
भवत्यभ्र भूत्वा मेघो भवति मेघो भूत्वा प्रवर्षति" इति । आ आकाश
यथेत गत तथैवाऽगच्छति । तत पर तु मार्गान्तरेणेति । ननु व्याहित
कथिवत् पर्यहियत धूमाद् राविमिति धूमादभ्रमिति । पुनशक्तिस्तु
कथ परिहरिष्यते अभ्र भवति मेघो भवतीति व व मो पुनशक्ति ।

१ "क्रतात्ययेऽनुशयवान् दृष्टस्मृतिम्याम्" (३१८) इति सूत्रम् । "तत शेषेणेम लोकमायाति पुत कर्मे कुस्ते पुनगैच्छित पुतरागच्छिति" इति श्रृतिर्माप्ये । अत्र गमनागमने भूतै सहेति शायते । भूनमोक्षे गतस्याऽगमनासम्भवात् ।

१ "तत्र" क

मार्गेणेम लोकमागच्छति । नच तत्र किमणो बूमादिस्वारूप्यापितः । । नापि तत्पदप्राप्तिः । किन्तु? तत्स्वाभाव्यापित्तरेव । तत्स्यैवोपपत्ते । २नचाऽगमनं मन्वन्तरान्तराले ववचिदिति मन्तव्यम् । २वत्सरात्पूर्वमेवेति । तिसमात् । ४नच

अन्योऽभ्रमानी । अन्यश्व लोक । अन्य च्वाभ्रम् । अन्य एव मेघमानी । अन्य एव च लोक । अन्य एव च मेघ । अभ्र कुत ? अपा भरणाट् वाऽभ्रम् । अभ्र गतौ । यदपो हि विभ्रदवर्षद् भ्रमति न भ्राजते च । मेघ कुत ? वृष्ट्या सि चन् हि मेघ । मिह सेचने । नत्वभ्र मेघ इति सह पठन्ति, वापी कूप च । तदेतदाह — आकाशवायुधूमाभ्रमेघवर्षमार्गणेति । इति प्रथमद्वितीये अधिकरणे व्याख्याते ।

- 1 समानदेशत्वादितत्सादृश्यापत्तिरित्यर्थं । "तस्य धूमादे स्वभावसदृश स्वभावो यस्य स तत्स्वभाव । गजमुख इतिवत्" इति तत्त्वदीपिका । "नह्यन्यस्यान्यथाभावो नच तत्पदिनिष्यते । विद्यागम्य पद यस्मान्न तत् प्राप्य हि कर्मणा" इत्युपपत्तिर्गाठ्डे । सप्तममधिकरण व्यास्यातम् ।
- 2 अष्टम व्याख्याति नचाऽगमनमिति ।
- 3 "स्वर्गाल्लोकादवाक् प्राप्तो वत्सरात् पूर्वमेव तु । मातु शरीरमाप्नोति पर्यटन् यत्रतत्र च" इति नारदीयवचन भाष्ये ।
- 4 इदानी नवम व्याख्याति नचेत्यादि। "त इह ब्रीहियबा ओषधिवनस्पतय-स्तिलमाषा इति जायन्ते" इति स्यावरजातिहेतुत्वादन्ततो दु खफलत्व यज्ञादैरिति पूर्वमतम् । "सोऽवागात स्यावरान् प्रविशत्यभोगेनैव" इति श्रुतेजयिन्त इति तत्समानस्यानत्वमेवोच्यते न तत्त्वमिति सिढान्तसार ।

१ "स्वाभाव्यापत्ति "(<sup>२</sup>) ग

२ "मन्वन्तरात् पूर्व - " क.

तस्य ब्रीह्यादिषु दुःखानुभव । प्रवेशमात्रवचनात् । <sup>1</sup>रेतोरक्तसंयोगा-च्छरीरी भूत्वा तत<sup>ा</sup>एव हि भोगान् भुक्ते । एवं हीश्वरक्लृप्तिरिति ।। ० ।। ।। १ ।। २ ।। ० ।। ७ ।। ६ ।। १० ।। ११ ।। ० ।।

2"अनिष्टादिकारिणामिष च श्रुतम्" (३.१.१३.) इति सूत्रम् । "निरयं च विक्रमेणा" इति । यश्च पुर्नाविहतमकुर्वन् निषिद्ध वा कुर्वन् मूर्षः स तु काम-क्रोबादिनाऽऽचरितेन विपरीतकर्मणा अगवद्वैमुख्याद् रौरवादिनामकं निरय याति; चशब्दात् कथि बत् ततः पुनक्त्याने तिर्यक्त्य च । अथवा कथि बिह्मरप-शब्दितं तिर्यक्त्वमेव याति । चशब्दात् पुनर्मानुष्यं च । अथं जीव शुभेन

अथ दशमैकादक्षे सहैव निराह - रेतोरक्तेत्यादि । तथाच श्रुनि - "तनो वै खलु दुनिष्प्रपतन योयो ह्यन्नमत्ति यो वा नेत निःवति तद्भूय एव भवति" इति । "दिव स्थास्नून् गच्छित स्थास्नुम्य पितर पितुर्मातर मातु शरीरेण जायते" इति च । "ततो रेत सिचमेवानुप्रविशस्यथ मातरमथ प्रसूयते" इति च । तदेतत् सर्व ममृचित चकारसमृच्चित चकार भाष्यकार शुभेन कर्मणा स्वर्गं चेति ।

<sup>2</sup> सम्प्रति तृतीयमधिकरण चतुस्मूत्रमुपस्थापयति – अनिष्टेत्यादिना ।

<sup>3</sup> तथाहि श्रुति — "तद् य इह रमणीयचरणा अभ्यशो ह यत् ते रमणीया योनिमापखेरन् ब्राह्मणयोनि वा क्षत्रिययोनि वा वैश्ययोनि वाज्य य इह कपूयचरणा अभ्याशो ह यत् ते कपूया योनिमापछेरन् श्वयोनि वा सूकर-योनि वा चण्डालयोनि वा" इति । तदेतत् तिर्यक्त्वमि निरय एव । निरय कुत ? अयात्रिर्गतो हि निरय । नीचैरयन वा । अयस्य निषेधो वा यत्र । सर्वं समान नीचासु च योनिषु ।

१ "ततो भोगान्" ग

२ "विकर्मणा" ग

कर्मणा स्वर्गं याति, विकर्मणा निरयम्, चशब्दात् पुनरिम<sup>।</sup> लोक चेति हि तदुभयतः पुनरावर्तन चशब्दो विक्ति । अनावृत्तियोग्यस्य तमसो मुक्तेत्रच पृथगेव वक्ष्यमाणस्वात् ।। ० ।।

24 स्तयमने त्वनुभूयेतरेषामारोहावरोही तद्गतिदर्शनात्" (३.१.१४.) इति सुत्रम्। "मिथ्याञ्चानेन च तमः" इति । संयमनमनुभूय केषािचत् तत आरोह-वािचन एतत्सुत्रावयवस्य व्याख्यान "निरय च" इति वाक्येन कृतम् । तस्मा-वयरोहवािचन एवेद व्याख्यानम् । अयमर्थ – य एतद् वस्तुतत्त्व समस्तमिप विपरीतं जानातिः; निह किन्विदिष यथातय वेत्ति, सर्वथाऽप्यत चोन्यत्वात्; तद् यथा – अब्रह्म ब्रह्मत्वेन, अन्यदनन्यत्वेन, र सत्यं मिथ्यात्वेन, मानममानत्वेन, विपरीतं विपर्ययेण, सरूपं सावयवं सगुण सिक्य सविद्येषं चातद्वत्वेनत्यािद सोऽय मायी हिरगुरुवेदहेष्टा तववमन्ता च सन्ततिनित भगवतोऽत्यन्तमप्रियः । अत एव सोऽन्यथाज्ञानी तेनान्यथाज्ञानेनान्वन्तमोनामकं नित्यनिरयं च याित । अकुर्भाषाकनामकादनित्यनिरयाच्चावक्रह्रोति शेषः । चशब्दोऽवधारणे ।

<sup>1</sup> तथाचेद वैराग्यवीजमृदित श्रुताविष — "अर्थनयो पथोर्न कतारेण च न तानीमानि क्षुद्रमिश्राण्यसकृदावर्तीनि भूतानि भवन्नि जायस्व म्रियस्वे-त्येतत् तृतीय स्थानं तेनासौ लोको न सम्पूर्यते तस्माञ्जुगुप्तेत" इति ।

<sup>2</sup> तदेतदिधकरणे द्वितीय सूत्रमाह - सयमन इत्यादि ।

<sup>3 &</sup>quot;रौरबोऽय महास्वैव विह्नवेतरणी तथा। कुम्भीपाक इति प्रोक्तान्यनित्य-नरकाणि तु । तामिस्नरचान्यतामिस्रो हौ नित्यौ सम्प्रकीर्तितौ । इति सप्त प्रधानानि बलीयस्तुत्तरोत्तरम्" इति भारतवचन भाष्ये । "अपि सप्त" ((३११६) इति च सूत्रम् ।

१ "सर्वथाऽतद्यो –" क

२ "अन्यदन्यत्वेन" क ख ग

नच कदाचित् ततः पुनरुत्तिष्ठते । नाप्यत्र विश्वत् सुखलेशः , दु.खस्पापि न पुनर्ह्वातो विद्यते, यथावतृष्तपरिपूर्तिरेवेत्यादयोऽपि विशेषाश्चकारोप- स्वित्तातः । वित्पष्टमेव श्रुतिस्मृत्युपदिष्टत्वात् । वित्पष्टमेव श्रुतिस्मृत्युपदिष्टत्वात् । वित्पष्टमेव श्रुतिस्मृत्युपदिष्टत्वात् । विद्यादिना दत्तोत्तरत्वात् ।। विद्यादिना दत्तोत्तरत्वात् ।। ।। ३ ।। ४ ।। ० ।। ६ ।। ० ।।

<sup>3</sup>"विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात्" (३.१.१८) इत्यधिकरणे तार्त्पर्यतो

3 नहि महान्त पूर्वं पिठत्वा उत्तर स्मरन्ति । किन्तूत्तर स्मरन्त एव पूर्वं

ग्रितन "स्मरन्ति च" (३११५) इत्यपि ब्यास्यातम् । तथाहि स्मरन्ति-"महातमिस मग्नाना न तेषामृत्यिति क्वचित्" इति, "मुखस्यानन्तर दु ख दु खस्यानन्नर सुखम् । इति सबैत्र नियम पश्वकप्टे तु तत् सदा" इत्यादि । "ततोऽवरुँ ह्या तमिस प्रयतन्ति नैवैत उत्तिष्ठन्तेऽपि कहिचित्" इति च श्रुति ।

पतिनैव चकारेण तमसि सुखलेशवैधुर्यंकेवलवलेशप्राचुर्यसूचक षप्टमप्यधिक्रण व्याख्यातम् । तथाहि तत्र सुत्राणि — "न तृतीये तथोपलब्धे" (३११६), "स्मर्यंतेऽपिच लोके" (३१२०), "दर्शनाच्च" (३११६), "तृतीये शब्दावरोध सशोकजस्य" (३१२२) इति । "न तम सुखानुवृत्त केवल ह्येवात्र दुख भवति" इति श्रुति । "नान्धे तमसि मन्नाना सुखलेशोऽपि कश्चन" इति च स्मृति । "अत्यन्तदु ख-संलीनान् निरुशेषसुखर्वाज्ञतान् । नित्यमेव तथाभूतान्" इति च पाद्ये।

<sup>2</sup> इदानी "तत्रापि च तद्वचापारादिवरोध" (४११७) इति चतुर्थमिध-करण पूर्वभाष्येणैव व्याकृतप्रायमित्याह – नचेत्यादि । "नासौ दु ख-भूगीस्वर प्रभुत्वात्" इति पौत्रायणश्रुते, "नासौ नीचोच्चता याति परयत्येव प्रभुत्वत्" इति भागवततन्त्राच्चायमर्थोऽवसीयते ।

१ "नात्र" ग

२ "-दयो विशेषा -" क

विवक्षितमर्थं वदन् "विद्यंव तु निर्वारणात्" (३. ३. ४८.) इत्युपिर पठिष्य-माणसप्यिषकरणिनहैव व्याख्याति — "इर्गनेनैय परं पदं याति" इति । अथ य एतव् वस्तुतस्व समस्त सम्यगेव जानाति च वदित च; नच किन्धिवन्यथा व्यवहरति , सम्यप्तानयोग्यत्वात्, तद् यथा — स्वतन्त्रं स्वतन्त्रत्वेन, परतन्त्र परतन्त्रत्वेनेत्यादि यथाविषयमेव सत्तु सम्यक्तानी तेन सम्यप्तानेनैव भगवत्प्रसाद-सम्पदा देहोत्कान्त्यनत्तर यथाप्रथितेन पथा गत्वा परं पदं वैकुण्ठादिनामकं विकाष्टस्थानं प्राप्नोति ।

तच्च ज्ञान नारायणपरायणपरविद्याख्यसच्छास्त्राविरतावृत्तिजन्यं तःद्भुक्त्यादिगुणवृहितं तदापरोक्ष्येण च युतम<sup>्</sup>भिप्रेयते । "दर्शनाच्च" (३ ३.४६.) इति
पृथक्सूत्रात् । यथाप्रथितञ्च पन्था अचिरादिरिहैव वक्ष्यमाणः । तच्च स्थानं
यथायोग्यपरिपूर्णं वित्तन्त्रान्देकभोजनायतनम् । नच कदाचित् ततः पुनरावतंते ।
असौ मोक्षी वंकुण्ठादिगत पर पदं विष्णोरेव स्वरूप सम्पद्यत इति वा तदर्थः ।
एवशब्दः कमविमोक्षसाधमत्वं निवारयति ॥ ० ॥ ४ ॥ ० ॥

पादार्थं निगमयति – "तस्माद् विरक्तः सन् ज्ञानमेव समाश्रयेत्" इति । कर्मादिकमुक्तप्रकारेण मुक्तिव्यतिरिक्तस्यैव साधनमिति यत् तत्मान्मुसुक्षः

पठन्तीत्युक्तम् । तत् स्मारयन्नेव पश्चममधिकरणमवतारयित – विद्येत्यादि । "विद्येव – " इत्यादि तृतीयस्य तृतीये त्रयोविशाधिकरणे प्रथम सूत्रम् । "वर्षानाच्च" इति द्वितीयम् । "श्रृत्यादिवलीयस्त्वाच्च न बाध" (३३४०) इति तृतीयम् । तदेता त्रिसृत्रीमत्रत्यभाष्येणाऽसञ्जयति । 1 "दृष्ट्वैव त मुच्यते नापरेण" इति सावधारणश्रृतिदर्शनाच्च इति तदर्थात् । तदेव बलीयस्त्वमृतस्त्रमृत्रण "श्रृत्यादि –" इत्याद्याह् हि ।

१ "व्यवहरति । तद् यथा" क

२ "युक्तमभि -" ग

३ " – पूर्णानन्दसान्द्रभोजना – " ग

सन् तत्साधनभूत सम्यग्ज्ञानमेव समाश्रयेत् । तच्चापरोक्षविषय हि विवक्षितम् । वेदगम्यस्य विष्णोरापरोक्ष्य चोपास्तिजन्यम् । सा च भक्त्यायत्ता । भक्तिरपि वैराग्यजन्या । तस्मात् तदर्थतया वैराग्यं प्रथमत आपादनीयम् । एव ज्ञानस्य <sup>२</sup>मूलसाधनत्वादेवास्य "विरक्तः सन्" इत्युक्तिः ।। ० ।। ० ।।

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविर्नितस्य श्रीब्रह्ममूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया तृतीयाध्यायस्य प्रथम पाद

१ " – गम्यम्" क

२ "मुख्यसाधन – "क

## ॥ ततीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

 अ।। ससारविरक्तस्य मुमुक्षोर्भगवद्भक्तिरिस्मन् पाद उच्यते । तदर्थिमिह तन्मिहिमोक्तिः ।

"सन्ध्ये सृष्टिराह हि" (३२१), "पराभिध्यानान् तिरोहित ततो ह्यस्य बन्धविपर्ययो" (३.२४.), "देहयोगाद् वासोऽपि" (३.२६.), "तदभावो नाडीषु तच्भुतेरात्मित ह" (३२७.), "अतः प्रबोधोऽस्मात्" (३.२६.), "स एव च कर्मानुस्मृतिशब्दविविष्य-" (३.२६.), "मुग्धेर्ग्डंसम्पत्तिः परिशोषात्" (३.२१०.), "अत एव चोपमा सूर्यकादिवत्" (३.२१०.), "स्थान-विशेषात् प्रकाशादिवत्" (३.२१०.), "क्षान् प्रतिष्यानि" (३.२१०.), "क्षान् उपपत्ते." (३२३०.) इत्येतानि"

<sup>1 &</sup>quot;सन्ध्ये –" इत्यादि चत्वारि सूत्राणि प्रथममधिकरणम् । "पराभि-ध्यानात् –" इत्येक द्वितीयम् । "देहयोगात् –" इति तृतीयम् । "तदभाव –" इत्येक चतुर्थम् । "अत –" इत्येक पश्चमम् । "स एव च –" इत्याचेक पप्ठम् । "मृग्ये –" इत्योक पप्तमम् । "अत एव च –" इत्याचेक दशमम् । "स्थानिविशेषात् –" इत्यादि हे सुत्रे पश्चदशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् –" इत्येक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् –" इत्येक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् –" इत्योक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् न्यः इत्योक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् –" इत्योक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् न्यः इत्योक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् –" इत्योक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् –" इत्योक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् –" इत्योक द्वादशम् । "प्रकृतैताव-त्वम् । इत्योक्ति । दशमे पश्चदश्चे चोभयत्रापि प्रतिविम्बदिचारात् सूत्रकममतिहाय दशमानन्तर द्वादशात् पूर्वं पश्चदशस्याधिकरणस्य पाठ ।

१ " – वत् । प्रकृतैता – " ग

२ "इत्यादीनि" क

व्याख्याति – "सर्वावस्थाप्रेरक्षश्च" इति । 'सर्वजीवरनुभूपमानाना स्वप्न-जाग्रत्सुधुप्तिमोहावस्थाना सर्वासामपि तैजसविश्वप्राज्ञनामको भगवानेक एव प्रेरकः १ । तत्र तैजसप्राज्ञावेव २ च मोहा श्वस्थाप्रवर्तकौ । मोहस्यापि स्वप्न-सुषुप्त्योः 'समुच्चयरूपत्वात् । चशब्दात् स एव तासा निवर्तकश्च । समस्त-प्रवृत्तिनिवृत्त्योस्तविच्छापीनत्वात् । विश्वस्थाप्त्रवर्तकस्थाप्रवर्तकस्थिकस्था भगवान् ; अथ वासुदेवास्थस्तुरीयरूपस्तिप्तवर्तको मोसावस्थाप्रवर्तकश्च ।

 <sup>1</sup> सर्वेषा सर्वामा चावस्थानामिति व्यधिकरण समानाधिकरण च विग्रह-मिश्रप्रेत्य सर्वेजीवैरित्याद्यक्तम् ।

स्वप्नेति प्रथमाधिकरणम् । 'सन्ध्य स्वप्न' इति भाष्यात् । "सन्ध्य तृतीय स्वप्नस्थानम्" इति श्रुतिश्व । जाग्रविति तृतीयमधिकरण व्याख्या-तम् । 'देह्योगाद् वास जाग्रविप तत एव" इति भाष्यम् । सुकुप्तीति चतुर्थम् । "जाग्रत्स्वप्नाभाव सुप्ति" इति भाष्यम् । सर्वजीवैरनुभूय-मानानामिति एक एवेति च षप्ठम् । 'देशकालविशेषेऽपि स्वप्नादीना स एव हि । तिरस्कर्ता च कर्ता च न खण्डेश म राजवत्" इति श्रुते । मोहेति सप्तमम् । कै रूपैरय प्रेरयिति? आह – तैजसेति । अधिकरणक्रमेण तैजस प्रथमगृहीत । ननु चतस्रोऽवस्था । त्रीणि च रूपाणि । मुग्धस्य का गति ? आह – तत्रेत्यादि । वाह्यविषयान् प्रकर्षेण न ज्ञापयन् प्राज्ञ , स्वप्नवच्च दु खमात्र प्रतिस्मारयन् तैजसच्च मुग्ध नियुक्त । कण्ठान्निर्णम हृदयस्य चाप्राप्तिर्दु खबीजम् । चशब्दादित्यादि द्वितीयपश्चमाधिकरणे व्याख्याते ।

<sup>2</sup> एविमत्यादि विशिष्य द्वितीयाधिकरणव्यास्थानम् । "वन्धमोक्षप्रदत्वात्" इति भाष्यम् । "स्वप्नादिवृद्धिकर्ता च तिरस्कर्ता स एव च । तदिच्छ्या यतो झस्य बन्धमोक्षौ प्रतिष्ठितौ" इति हि पौराणा पठन्ति ।

१ "प्रवर्तक" घ

२ "-वेव मोहा-" खग

३ "मोहप्रवर्तकौ" क " - वेव मोहप्रवर्तकौ" घ

४ "समुदाय –" ग

५ "-वृत्त्योस्तदधीनत्वात्" क

नचंतामन्यः । स एव वा किञ्चन्निवर्तयित । नित्यस्थितेरेव तदिष्टत्वात् । नच काश्विदण्यवस्थामन्य प्रवर्तयेन्निवर्तयेद् वा । स्वयमेव तद्वशत्वात् । एवं सर्वावस्थामु तदधीनत्वादेव वि तदाभासो जीवः सूर्यकाद्युपम उच्यते । न पुनर्जंडत्वादिना । अर्तवंस्य च अजगतः मृष्टिस्थितिसहाराद्यवस्थाद्य सर्वाः स एव प्रेरपति । अर्कानिवानं च साधनावस्थायां साध्यावस्थायां चेदवर एव प्रेरकः । चशब्दान्मोक्षकाले निवर्तकद्व । तस्यैव तद्रुपपत्ते ।। ०।। १-७।। ०।। १। १।। ०।। १२।। ०।। १२।। ०।। १२।। ०।।

5"न स्थानतोऽपि परस्योभयिनङ्गं सर्वत्र हि" (३.२ ११.), "अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात्" (३.२ १४.), "तदव्यक्तमाह हि" (३.२ २३.), "उभय-

<sup>1</sup> अन्य कश्चित् स एव वा।

<sup>2</sup> तदेनेन विवृत भवित दशममधिकरणम् । तथाच भाष्यार्थं — सर्वविस्था-प्रेरकरच सर्वविस्थाप्रेरको यस्मादत एव तदधीनो जीव सूर्यकाद्युपम इति । प्रतिविम्बत्वादेव प्रकाशादिवत् स्थानविशेषाद् आनन्दविशेष इत्येत-दिष चकारेण समुख्वीयत इत्युपस्कर्तव्यम् । तेन पञ्चदक्षमप्यधिकरण-मुपमञ्जप्राहैव भाष्यकृदिति भविति ।

<sup>3</sup> सर्वस्थित्यादि द्वादशाधिकरणार्थं । "सृष्टि च पालन चैव सहार नियम तथा । एक एव करोतीश सर्वस्य जगतो हरि" इति हि पठन्ति ।

<sup>4</sup> कर्मादीनामित्यष्टादशाधिकरणार्थ । "स्वतन्त्र ईश एवैकस्तद्वश कर्म सर्वदा" इति च श्रुति । सर्वदेत्येतत् सर्वावस्थासु साधनावस्थाया साध्या-वस्थाया चेति व्यास्थातम् ।

<sup>5 &</sup>quot;न स्थानत –" इत्यादि त्रिसूत्रमष्टममधिकरणम् (११-१३) । "अरूप-वत् –" इत्यादि चतुस्सूत्री (१४-१७) च नवमम् । आसप्तम दशम

१ "तद्वशगत्वात्" ख

२ "- नत्वादिनैव" क ख घ

३ "सर्वस्थ जगत" क ग

४ "चशब्दात् स्वेष्टकाले" ख

व्यपदेशात्त्वहिकुण्डलवत्" (३.२.२६.) इत्यधिकरणानि व्याख्याति – "स्पर्वे-रूपेष्वमेत्वान्" इति । स्वप्नाविस्थानानामन्योग्यभेदेऽपि तत्त्र्येरकेषु रूपेषु न भेदो विष्णोरस्ति । निह स्थानभेदस्तद्भेदस्य ज्ञापकः कारको वा स्थात् । न केवलं वासुदेवादिचतुर्मूर्तिष्वभेदो मूलमूर्ते । किन्तु मत्स्यनारायणविश्वाजित-परादिषु वश्यातसहस्रामितानन्तम्तिष्वप्यभेदस्तस्येति ववतु सर्वशब्दोपसर्ज-नम् । अपरया तेषु रूपेष्वत्येव पूर्णत्वात् । यद्यप्येकस्यैव रूपस्य योगशक्त्या

च व्याख्यात पुरैव । एकादशमुपरिष्टाद् व्याकरिप्यते । द्वादश च व्याकृतम् । "तदव्यक्तम् –" इत्यादि पश्वक (२३–२७) त्रयोदशम् । "उभयव्यपदेशात् –" इत्यादि सप्तक (२५–३४) चतुर्दशम् ।

<sup>1</sup> आविषदस्य मस्यादिषु प्रत्येकमन्वय । मस्यादिषु नारायणादिष्वित्यादि । सस्यादिकल्वयन्ता दश । नारायणादिपुरातनान्ता शतम् । विश्वादि-सर्वप्रहरणायुधान्ता सहस्रम् । अजितपरादिष्वित्यत्र तु न यथासङ्ख्यम् । परादिरमित । अजितादिरनन्त । श्रृतौ बहूनीति चामितमेवोच्यते । तथाहि बृहद्भाप्ये – "परादिरूपो बहुधा सोऽनन्तात्माऽजितादिक " इति । ननु कथमिदम् ? अनन्तमेवामित मवित । अभितमेव चानन्त भवित । तत् किमितमुच्यते – अमित चानन्त चेति? उपपन्नम् । सङ्ख्यादीतत्वा-दिमितमुच्यते । सङ्ख्यावैध्यादनन्तभुच्यते । अतीत च यद् भवित, अनन्त च यन्न भवित तदिमितम् । सङ्ख्यापरम्पराया परप्यन्त प्रमितत्वात् तदतित ननु सर्वममितम् । अत एव "परोऽमितरुच" इत्याह । निह न पारमस्तीति, किन्तु न पारयन्ति निर्देष्ट्र पारमस्येव्यमितम् । अत एव श्रृतौ सङ्ख्याविश्वमविविद्याद । "वृहतीसहस्रस्वरस्तमसङ्ख्य पर । व्यञ्जनसमसङ्ख्योऽमित " इति तु प्रान्त्य । अत रवन्यथैव । परस्यामितेष्वेकत्वात ।

<sup>2</sup> तदिद "न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्वचनात्" इत्यण्टमे द्वितीयसूत्रस्य विवरणम् । तथाहि बृहदारण्यके – "अय वै हरयोऽय वै दश च सहस्राणि बहुनि चानन्तानि च" (४ ५ १ ६ ) इति ।

१ "- णानि । सर्व - " कख २ " - शब्दोपादानम् । अन्यथा" ग

बहुभावसम्भवात् तेषु रूपेष्व १न्योन्यर्थामग्रतियोगिको भेदस्तहतो न विद्यत इति वचनादेकमेव तद् रूपिस्त्यभिप्रेयते । ¹तथाऽपि रूपरूपिणोविरुद्धलक्षण-² त्वाव् भेदोऽस्तीति मा भूत्; तेषु रूपेषु प्राक्नतत्विवनाशित्वादिलक्षणोऽपि न भेदो विष्णोरस्ति, लोकतो विसक्षणत्वात्, अत एव रूपिण सिद्ध शुद्धज्ञानानन्दमात्रत्वलक्षणं ३ मुर्च्येन्यमेव तस्य रूपेष्वपीति राद्धान्तः ४ श्रुतिहृदयनिर्लोडित । ²कि॰वद् रूपं व्यक्तम्, कि॰वद्ययक्तम्, स्वय तु व्यक्ताव्यक्त इति च न कि॰वद् मेदोऽस्य भवति । ³तेषु च ॰रूपेषु विद्यमानैर्गुपित्रियादिभिस्तद्वर्मिको वा भेदो न विद्यते । एकस्यैव गुणगुण्यादिभावे निदर्जनबाहुल्यात् ।
एव रूपाणा र्थामत्वप्रतियोगित्वाधिकरणत्वविवक्षया "रूपेषु" इत्येबोक्ति ६ ।
अन्यतरमात्रविवक्षाया तावन्मात्रानुसारेण प्रयोगोपपत्ते 4 । "नेह नानाऽस्ति

ग्रेन नवमाधिकरणिवनरण कृतम्। "भौतिकािन हि रूपािण भूतेभ्योऽसौ परो यत । अरूपवानन प्रोक्त क्व तद्व्यक्तत परे" इति हि मात्स्ये। "प्रकाशवच्चावैपर्थ्यम्" (३२१५) इति द्वितीयसुत्रार्थं — लोक-विलक्षणरूपत्वादस्पश्रुतीनामवैयर्थ्यमिनि । "बाह् च नन्मात्रम्" (३२१६) इति तृतीयसुत्रार्थं शुद्धज्ञानेत्यादि ।

<sup>2</sup> त्रयोदशाधिकरणसारमाह - किञ्चिदित्यादि ।

<sup>3</sup> चतुर्दशाधिकरण च निर्विक्ति – तेष्वित्यादि ।

<sup>4</sup> सर्वेरूपैरभेदवानित्यिप प्रयोगोपपत्ते । तस्मादर्थविशेष सूचिय्धन्नेव रूपेष्विति सप्तमीमाह । श्रृतिरप्यत्र 'नेह' इति सप्तमीमेव प्रयुञ्जाना भवति सवादिनी ।

१ "रूपेप्वेवान्योन्य –" कख

२ "- णोर्विलक्षण -" ग

३ "मात्रसलक्षण मुख्ये – " क "मात्रत्वलक्षणमुख्ये – " ख

४ "राद्धान्तश्रुतिहृदय निर्लोडितम्" क ख

४ "तेषु च विद्यमा -" ख

६ "इत्युक्ति" ख

किन्द्वन" (कठ० ४.११) इति हि श्रुति । <sup>1</sup>ध्यानजन्यस्य तु ब्रह्मस्वप्रतिषेधात् प्रतिबिम्बत्वोक्तेत्रच भेद एव ॥ ० ॥ ८ ॥ ० ॥ १३ ॥ १४ ॥ ० ॥ १६ ॥ ॥ ० ॥

देशान्तरे कालान्तरे वा तदन्योऽप्युक्तावस्याना प्रेरकः स्यादित्यत आह —
"अनेन सर्वगतत्वमायामयशब्दादिन्यः" (३.२.३८) इत्यिधिकरणम्² ।
"सर्वदेद्रोषु कालेषु स एकः परमेश्वरः" इति । अन्तर्बहिः समीपे दूरे
चेत्यादिसर्वदेशेषु, तदानीमिदानीं पूर्व पश्चाच्चेत्यादिसर्वकालेषु, इत्युभयेष्विष स एको विष्णुरेव सर्वेश्वरत्वात् सृष्टिस्थित्यादिसर्वावस्थानां तासुः वा सर्वेषा प्रवर्तक उक्तः ॥ ० ॥ १७ ॥ ० ॥

<sup>34</sup>क्षस्त्रुवदग्रहणात्तु न तगात्वम्" (३.२.१६) इत्यधिकरणार्यं वदन् "वृद्धि-ह्रासभाक्त्वमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवम्" (३२२०) इति सूत्रं<sup>२</sup> विशेषतो व्याख्याय पादार्थनिगमनं चाभित्रैति –"तद्कृत्तितारतास्येन

<sup>1 &</sup>quot;तथाऽन्यत् प्रतिषेघात्" (३२३७) इति षोडशमप्यिषकरणमेतेनैव शक्यमुपक्षप्रहीतुमित्याह – घ्यानेत्यादि । स्पेष्वेवाभेदवान् । घ्यानजस्य तू प्रतिबिम्बत्वमेव न रूपत्विमिति ।

<sup>2</sup> अय सप्तदशमधिकरणम् । यद्यपीद "स एव च —" इति षष्ठाधिकरणेन गतम् । तथाऽपि यदि सर्वशक्तोऽपि स्वयमकुर्वन् भगवान् कौतुकादेवान्य कमपि कदाचिश्वयोजयेत् तदा गत तस्य सदा सर्वप्रेरकत्वमिति शङ्काऽत्रा-पनुद्यते । तथाच भाष्यार्थं । सर्वदेशेषु कालेषु स एक सर्वावस्थाप्रेरक । कुत ? यत सर्वदेशेषु कालेषु स एक । अनेन सूत्रोक्त सर्वगतत्वहेतु-व्याख्यात । पुनश्च कुत ? यत परमेश्वर । स्वरूपभूत्या मायाख्यया शक्त्या स्वयमेव हि सर्वस्येष्टे । एतेन मायामयशब्दादिभ्य इति व्याख्यातम्। 3 "अम्बुवत् —" इत्यादि श्रीणि सूत्राष्येकमधिकरणमेकादशम् (१९—२१) ।

१ "तासु सर्वेषाम्" क

२ "सूत्रार्थम्" क गघ

तारतम्यं विमुक्तिगम्" इति । येथं भगदति विष्णौ भक्तिर्ब्रह्मादीनां तारतम्येन विधीयमाना त्र देस्तारतम्येनानुष्ठीयमाना वा दृश्यमाना तत्तारतम्यानुसारेण तेषां विमुक्तिगं गुखतारतम्यान्यते । अतः सा यथा- श्वर्या फलबृद्धधर्यमिति मिषतार्थः ।। ० ।। ११ ।। ० ।। ० ।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतादानन्दमालाया तृतीयाच्यायस्य द्वितीय पाद

1 अत्र "विमृक्तिग तारतम्यम्" इति वदन् भाष्यकार तत्प्रतिपादक "अथात आनन्दस्य मीमासा" इति श्रुतिवचन स्फोरयन् तत्सूचक "दर्शनाच्च" (३२२१) इति तृतीयसूत्रमपि व्यचष्टैव ।

१ " - मानाऽनुष्ठीयमाना" ग

## ॥ तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

ॐ।। भक्ताना भगवदुपासनाऽस्मिन् पाद उच्यते । तस्या एव तद्रर्शनद्वारत्वात् । सा चोपासकाना पिषकारभेदाद् भेदेनोच्यते ।

"आनन्दादयः प्रधानस्य" (३.३ १२), "आत्मशब्दाच्च" (३.३ १६.) इत्यादीन्यल्पगुणोपसहारसूत्राणि व्याख्याति – "सचिदानन्द आत्मेति मानुषेस्तु" इति । यत्तिर्वर्दुःसानन्दा न्युभवतक्षण साक्षान्मोक्षाख्य धर्मादिषु प्रधानफल तावन्मात्रलब्ध्योग्यरेल्पाधिकारिभर्मानृषजातिभस्तदर्थमानन्दन्तित् सदात्मेत्येभिश्चतुर्गुणैरुपास्यो भगवान् विष्णुविधोयते । तैरनुपास्य तरफलासिद्धे । गुणैरुपासना गुणै. सह भगवद्धयानम् । तुशब्दात् पूर्णत्व नाम वैलक्षण्य गुणानां स्मर्तव्यम् । अथ चतुर्गुणोपास्तरेशक्यत्वे आनन्दादीना-

<sup>1 &</sup>quot;आनन्दादय —" इति पश्चममधिकरणम् । "आत्मशब्दाच्च" इति तु सप्तमाधिकरणे चतुस्सूत्रे द्वितीय सूत्रम् । "आघ्यानाय प्रयोजनाभावात्" (३.३१५) इति प्रथम सूत्रमुपरिष्टाद् व्याकरिप्यते । अतश्च प्रायो नात्राधिकरणक्रमविवक्षा । यथार्थंकम विषयोपक्षेपणात् । अत एव ह्यधि-करणक्रमेण सूत्रानुपादान सूच्यन् सुत्राणीत्येवाह । नाधिकरणानीति ।

<sup>2</sup> एतेन "भूम्न ऋतुवज्ज्यायस्त्व तथाच दर्शयित" (३३५६) इत्यिष-करण त्रिश्च व्यास्थातम् । "भूम्न- ऋतुवज्ज्यायस्त्विमिति वक्ष्यमाणन्यायेन

१ "चोपासनानामधि - " क

२ "-नन्दलक्षणम्" क

३ "-पास्यो विष्णुवि-"क

४ "-पासनानुगुणै." क ख ग

५ "- रशक्यत्वादानन्दा - " क " - पास्त्यशक्यत्व आनन्दा - " ख

मात्मगुण एकीकारेणापि कथिबदुपास्तिः । समस्ति । तथाच योजना – सन्चि-दानन्दो विष्णुरात्मेत्युपास्य इति । निर्दोषपरिपूर्णज्ञानानन्दः <sup>।</sup>स्वामो विष्णुरिति ध्यान प्रवचन च कर्तव्यमित्यभिप्रायः ॥ ० ॥

2"नवा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवत्" (३३.८), "सम्भृतिबुद्याप्त्यिप बातः" (३.३२४), "समान एव चाभेदात्" (३३.२०.), "नवा विशेषात्" (३३.२०.), "नवा विशेषात्" (३३२२.) इत्यादीनि कमाद् बहुपसहारसूत्राणि व्याख्याति —" सुरेद्वदेः । यथाक्रमं बहुगुणैः" इति । अयमर्थः – ये पुनस्तत्कतेष्ठपानन्दोद्वेकपूर्वकान् विशेषानिच्छन्ति, नतु फलमात्रम्, योग्यतायामाधिवयविशेषात्, तैः सुरेश्वरं-

पूर्णानन्व पूर्णज्ञान इत्याञ्चपासन प्राप्यते" इति तत्त्वदीपिका । सिन्धि-दानन्दस्त्वात्मेति मानुषैरुपास्य इति । "तुशब्दस्तु विशेषे" इत्यभिधानम् । इदमुपलक्षणम् । अलौकिकत्व नाम वैलक्षण्यमित्यपि वक्तव्यम् । तेन — "कार्याख्यानादपूर्वम्" (३३१९) इत्यष्टम चाविकरण व्याख्यातम् ।

<sup>1</sup> स्वामीत्यात्मशब्दार्थमाह । "स च पुरुषार्थ परतन्त्रस्य जीवस्य स्वामिन सकाशात्लम्यत इति स्वामित्व भगवत उपसहतंत्र्य विशेषत । तच्चाऽह — आत्मेति । आदत्त इति ह्यात्मा" इति तत्त्वदीपिका । "आदानार्यंत्वत-इचायमात्मशब्द पति वदेत् । स्वामी मे विष्णृत्त्रियेव नित्यदोपा-स्यमञ्जसा । स्वामी विष्णृत्ति घ्यान विशेषणविशेष्यत । कर्तव्य सर्वर्यवैतन्न कथञ्चन विस्मरेत्" (४११४-१५) इत्यनुव्याख्याने । "आत्मा विष्णृत्ति घ्यान विशेषणविशेष्यत । सर्वेषा च मुमुझूणामुपदे-शरू तादृश " इति भाष्ये (४१३) ब्राह्मवचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;नवा —" इत्यादि द्विसूत्र तृतीयमधिकरणम् । एतत्सूत्रस्थाने "प्रिय-शिरस्त्वाशुपचयापचयौ हि भेदे" (३३१३) इति सुत्र पिछिनुमिचतम् । व्याख्यानस्वारस्यात् । "सम्भृति —" इति द्वादशम् । "समाने —" इति

१ "-दूपास्ति । तथाच" क

२ "इत्यादीनि बहूप -" ग

स्तदर्यं स्वस्वयोग्यतातारतम्यकमानुसारेण सिन्चिदावि चतुर्गुणेषु 'प्रियशिर-स्त्वादिविशेषगुणानां सयोगाच्चतुःसङ्ख्यात्ययेन बहुमिः, बहुप्रकरणेषु बहुशाखासु वा पठितेर्गुणेरुपास्यो भगवान् । न केवल चतुर्भिरेव । सुरा ईश्वरा येषामृषिगम्बर्वाणा ते सुरेश्वरा उच्यन्ते ।

<sup>2</sup>तुनदच<sup>२</sup> स्वरूपसुखादिष्वतिब्यास्त<sup>3</sup>त्वादिमहाविद्योषलिप्युभि सुरैरेव लोके-इवरैर्विह्नवरुण<sup>४</sup>सूर्यसोमादिभिर्ययाकमं प्रियत्निरस्त्वादिसहितेषु भृतिब्याप्त्यादि-गुणाना संयोगात् तेभ्योऽपि बहुभिर्महाद्याखोदितमहागुणैरुपास्यः । न केवल प्रियद्यिरस्त्वादिसहितैरेव । ऋष्यादिम्योऽप्येषामाधिक्यात् ।

<sup>2</sup>अयापि पुनर्मोक्तिकेषु स्वगुणेष्वतिसान्द्रत्वादिमहिष्ठविशेषलिध्योग्यैः सुराणामीदवरैरिन्द्ररुद्वाद्यै<sup>ण</sup>र्यथाकमं बहुगुणैः सर्ववेदोपवेदेषु आऽऽदित आऽन्ता-

नवमम् । "नवा –" डत्यादि द्विसूत्रमेकादशम् । "यथात्रम बहुगुणै " इत्युक्तभाष्यक्रमापेक्षया सूत्रक्रममतिहाय निर्देश । तमेव क्रम दर्शयति – ये पुनरित्यादिना ।

<sup>1</sup> प्रियशिरस्त्वादि —" इत्याद्यधिकरण षष्ठ द्विसूत्रम् । तत् तावदादौ व्याख्याति – प्रियेत्यादि ।

<sup>2</sup> पुनश्चेत्यादि सम्भृत्यिकरण व्यास्थातम् । अत्र भृतिव्याप्त्यादीत्यादि-शब्देन वीर्येश्वर्यादय । तदिदमपिशब्दोक्त सूत्रे । "अपिशब्दाद् वीर्ये-श्वर्यादयोऽपि ग्राह्याः । द्वित्वमात्रव्यावृत्त्यर्थं किलाप्रगृह्यासुत्रयत्" इति हि तत्त्वदीपिका । "अत एव भृतिव्याप्त्यायो गुणा" इति भाष्ये प्रमाणवचनम् ।

<sup>3 &</sup>quot;समान एव द्वाभेदात्" इत्यधिकरणम् । अथापीत्यादि ।

१ "सच्चिदानन्दादि – " क

२ "पुन स्वस्वरूप - " ग.

३ "- दिष्वभिन्याप्त - " ग

४ "बह्लिवरुणसोमादि –" स्र "बह्लिसोमवरुणसूर्यादि –" ग

५ "- रुद्रादिभिर्यथाकम बहुभि सर्व - " स ग

दुदितैर्द्रेटयगुणकियाणां सामान्यरूपैरनन्तरूपत्वसर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वादिभिरपि महा-गुणैरुपास्यः । नतु <sup>1</sup>सहितैरेव<sup>१</sup> ।

<sup>2</sup>अथ "यथाकम बहुगुणै:" इत्येतद् दशगुणितं शतगुणितं सहस्रगुणितंरित्यादि-रूपेण गुणाना परिमाणविषयेऽपि द्रष्टव्यम् । नतु । सङ्ख्यामात्रविषये । तथैवो-पासकविषयेऽप्येतद् विशेषणमिष्यते । तदा यथाऽऽत्मजातिकमं बहुवो हि भक्त्यादयः शमादयो वैराग्यादयश्च स्वगुणा येथामृष्यादीनामिति बहुव्रीहि ।। ।।

<sup>3</sup>अङ्कावबद्धास्तु न शाखानु हि प्रतिचेदम्" (३.३४७), "मन्त्रादिव व वाऽविरोधः" (३.३४६.), "अङ्कोषु यथाऽऽश्रयभावः" (३३६३) इत्या-द्यञ्जवेवोपास्ति <sup>3</sup>सूत्राण्यप्यनेनैव वाक्येन व्याख्यातानि लक्ष्यन्ते । तथाहि – अप्रधानेऽपि गुणशब्दप्रवृत्तेः 'बहुगुणा इति बहुवः परिवारजना अप्युच्यन्ते । यथात्माधिक्यक्रमं तैरपि सहैव भगवान् भक्तैरुपास्यः । एक्हाब्दस्य प्रधानेऽपि

<sup>1</sup> प्रियशिरस्त्वादिसहितै , भृतिव्याप्त्यादिसहितैश्च चतुर्गुणैरेव ।

<sup>3 &</sup>quot;अङ्गावबद्धा –" इत्याद्यष्टाविशमधिकरणम् । "मन्त्रादिवत् –" इत्येकोनित्रशम् । "अङ्गोषु –" इत्यादि चतु सूत्र चतुस्त्रिशम् ।

<sup>4 &</sup>quot;अप्रधानानि च गुणा निगद्यन्ते निरुक्तिगै" इत्यभिधानम् ।

१ "न रूप दिसहितैरेव।" घ मध्ये कियाश्चिद् वाक्यभागो लुप्त ।

२ "नतुतेषासह्चया–" क. ल घ

३ " – देवतोपास्ति –" ग

प्रसिद्धेरनेकपर्यायस्य बहुशब्दस्याप्यप्रधानवाचकत्व सिद्धचिति । तस्माद् बहुशब्देनाप्यप्रधानभूता अङ्गदेवा । गृह्यन्ते । तेषा गृणैरपि यथाविधिकस स एवोपास्य इति वा<sup>2</sup> ।। ० ।।

1 ननु यद्येव सिद्ध्यति, सिञ्जिनीपदस्याप्रधानमर्थं इत्यपि सेत्स्यति । कथम्? त्यायसाम्यात् । यो हि यस्यार्थस्तत्पर्यायस्यापि सोऽर्थं इतिन्याय-साम्यात् । कथम्? अप्रधान हि गुणपदस्याथं । सिञ्जिनीति गुणपर्याय । "गुणशब्द सिञ्जिन्या प्रयोजयन्त्यप्रधानेऽपि" इति ह्यस्तिद्यति । तस्मात् सिञ्जिनीत्यप्रधान स्यात् । न स्यात् । कुतं ? अपर्यायत्वात् । सिञ्जिनीति न गुणपर्याय । गृण इति हि सिञ्जिनीपर्याय । कथमेतत्? परितो ह्यार्थस्याप्रयो पर्याय । गृणशब्दस्य यावन्तोऽर्थास्तावतो न वदतीति सिञ्जिनीत्यपर्याय । सिञ्जिनीशब्दस्य वावन्तोऽर्थास्तान् वदतीति गृण इति सिञ्जिनीपर्याय । एविमहापि । अनेकशब्दस्य यावन्तोऽर्थास्तान् सर्वानिप-वदतीति वहुरनेकपर्याय । युक्तं चैतत् – बहुष्वप्रधानेषु एको हि प्रधानो मवति ।

ननु एक इति एकत्वसङ्ख्याया वर्तते । अनेक इति तु न द्वित्वे । तेन नजा तिद्भुन्नार्थवोधो न भवतीत्यप्रधानमि नार्थं स्यात् । स्यादेव । तर्हि द्वित्वमि स्यात् । न स्यात् । स्यात् । स्वात् यस्य प्रतियोगी नैक सोजने भवति । अत एव दिवचनस्य प्रवृत्ति । कय तर्हि अनेकाल्, अनेकज , अनेकगोत्र इति, कय खानेकपो द्विप इति? ननु भवतामि कथमनेकाप्र ? एकाष्रो न भवतीति । समान समाधानम् । एकाल् न भवति । एकजो न भवतीति द्विजोजनेकज । एकगोत्रो न भवतीति द्वचामुष्यायणोजनेकगोत्र । एकपो न भवतीति द्विपोजनेकप । सर्वत्रीहि समस्त पद नआ समस्यते । कथ तर्हि "अनेकमन्यपदार्ये" इति । बहुत्रीहिण समस्यते । कथ तर्हि "अनेकमन्यपदार्ये" इति । बहुत्रीहिण समस्यते । कथ तर्हि "विनेकम् । उपसर्जनवचन हि तत् । एव यत्रवविद्यि चेत् प्रयोगस्तदिष गीणतया व्याख्येयम् । सङ्ख्यावाच्यनेक- सब्दो बहुवचनान्त इति वदन् वैयाकरणोऽप्यत्रैव किलान्तत आजगाम । यथाविविकममित्येतेनैव "नवाऽतत्सहभावश्वते" (३३६१) इति

१ "देवता गृह्यन्ते" ख

"'उपसहारोऽर्थाभेदाद् विधिशेषवत् समाने च" (३.३ ६.), "आध्यानाय प्रयोजनाभावात्" (३.३ १४.), "सर्वाभेदादन्यत्रेमे" (३ ३.११.), "सम्बन्धा-देवमन्यत्रापि" (३ ३.११.) इत्यादीनि सर्वोपसहारसूत्राणि व्याख्याति – "ग्रह्मणा स्वयिखळेर्गुणैः । उपास्यः" इति । य एते अरेश्वरंश्वपास्यमाना आनन्दाद्याः प्रयाशस्याद्ये सर्वम्पत्याद्ये सर्वस्थान्य सहिताः सर्व-कर्तृत्वान्ताः प्रवीक्तां गुणा. तेष्वेव प्रायशः सर्वशब्दवाच्येषु पुनस्तदेतत्कर्तृ-त्वादीना कियाविशेषाणामपि गुणाना सयोगादिखलैः सम्यूर्णसङ्ख्याकैः सर्व-वेदेष्वाद्यन्तत आध्यारास्य स्वरादा घोषाच्यापुनरुवरेषाद्यन्तिर्वर्तेष्यरिपूर्णेगुंगै-४ स्पास्यः परमपुरुषो विष्णुः सर्वाधिकार्यिधपतिना" चतुर्मुखब्रह्मणा, नैवान्यै

हिसूत्र पादान्त्याधिकरण पश्चित्रवामि भाषितम् । अङ्गदेवतानामङ्गेष्म् पासनम्, तदवराणा नवेति व्यवस्थितविकत्पस्यैव कमस्य तत्राभिधानात् । "अपसहार –" इत्यादि हिसूत्र हितीयमधिकरणम् । "आघ्यानाय –" इति प्रतम चतुस्सृत्रमिति (१५-१०) इति पूर्वप्रसृत् न्। "सर्वाभेदात्—" इति सत्तम चतुस्सृत्रमिति (१५-१०) इति पूर्वप्रसृतम् । आद्यभपहाय दितीयप्रहण तु भाष्ये तस्य मुखतो व्यास्थानात् । "सम्बन्धादेवमन्यत्रापि" इति दशमाधिकरणम् । "सर्वे गुणा सर्वदैव हुधपास्या " इत्युपसहारे श्रुति । "आप्ता धिया ध्यानार्यं हि सर्वे गुणा उच्यन्ते" इति सप्तमाधिकरणे तत्त्वदीपिका । "गुणास्त्रैविकमाद्याय्य सहत्वेव्या न सशय । विरिक्षस्यैव नात्यस्य स हि सर्वगुणाधिक " इति दशमाधिकरणे भाष्ये बृहतन्त्रवचनम्। 2 'ब्रह्मणा तु' इति भाष्यस्यार्थं उच्यते – सर्वाधिकार्यविपतिना चतुर्मुख-ब्रह्मणित । नैवान्यैरिति च । "तु स्याद् भेदेऽवधारणे" इत्यभिधानात् ।

१ "इत्यादिसर्वो - " ग

२ "एत उपास्य –" ग

३ "पूर्वोक्तगुणा" घ

४ "- पूर्णगुणै - " ग

भ्सामान्याधिकारिभिरेवमुपास्यः । "सम्पूर्णोपासनाद् ब्रह्माः सम्पूर्णानन्दभाग् भवेत् । इतरे तु यथायोगम् –" (पाद्य०) इति वचनात्<sup>1</sup> ।

कियादीनां विशेषसामान्यविभागश्चानुन्याख्यायां व्याख्यातः – "ब्रह्मा सर्वे-र्गुणैश्चैव कियासामान्यतश्च गीः । गुणसामान्यतो ख्वो द्रव्यसामान्यत. परे" (३.३.१७१) इति । तदर्थश्च नयचन्द्रिकाया ये गुरुभिरेव व्यक्तं विवृतः–

"ब्रह्मेत्यादेरयमयं.— ब्रह्मा तु सर्ववेदोदितं सर्वविशेषसिंहतेर्गुणिकयाशा-धात्मकं सर्वेर्गुणं सहितत्वेन विष्णुमुपासीत । ब्रह्माणी तु तत्र क्रियाणां सामान्यत उपास्ति कुर्यात् । अन्येषां विशेषत एव । यथा घटस्रष्टा पट-स्रप्टेत्यादिविशेषान् विना सर्वस्रप्टेत्यादीनाम् । रहो गुणाना सामान्यत

अत्र तुरवचारयस्रयोग च व्यवच्छिनितः । इतराधिकारिस्यो भेद च बोध-यित । स च भेद "इयदामननात्" (३३३५) इत्यच्टाददोऽधिकरणे पश्चिमः सूत्रै सूत्रित । तेनैतदप्यधिकरण भाषित भवतीति वश्यित । "स ह्येषा भूताना वरिष्ठो नह्यस्मात् कश्चनोपिर विना नारायण वेव देवी च परमा श्रियम्" इति हि श्रुति । विष्णोस्तत परत्व तु "एष तु वा अतिवदिति" इति श्रुतौ तुशब्देन विशेषणादेव ज्ञायत इत्येतदिष तुशब्देनैव स्फोरयामास । नित्यमुक्ताया श्रिय सकाशादस्य वैलक्षण्य च तुशब्देनैवाऽह । "देवी च परमा श्रियम्" इति श्रुते । तथाच "कामादितरत्र तत्र चाऽयतनादिस्य" (३३४०) इत्यादि त्रिसूत्रमेकोनविश्वमप्यधिकरण कृतार्यम् । "सर्वायतना सर्वेकाला सर्वेच्छा न वन्धका सैषा प्रकृति" इति च श्रुति । एतदिप टीकाकृतोपरिष्टात् विवियते ।

ग एतेन सर्वाभेदात् सर्वगुणाना भगवदभेदेनोपासनात् ब्रह्मा अन्धत्र इतर-विलक्षणे सम्पूर्णानन्दलक्षणे मोक्षे भवतीति सूत्र व्याकृत भवति । कथ तर्हि बहुवचनिमम इति? गतभाविब्रह्मणा बहुत्वात ।

१ "साधारणाधि - " ख

२ "- काया व्यक्त गुरुभिरेव निरूपित " क

उपास्ति कुर्यात् । यथा घटजः पटजः इत्यादिविशेषान् विनेव सर्वज इत्यादि । किमुस कियाणाम्? द्रव्याणां तु विशेषत एव । कियादीनामिष गुणान्तर्भृतत्वे सत्यिप ज्ञानादीना गुणशब्देन पृथगुक्तिब्र्ह्माणपिरव्राजक-न्यायानुसारात् । परे पार्वत्यादयो द्रव्याणा भगवद्रूपाणामिष सामान्यत उपास्ति कुर्युः । किमृत गुणक्रियाणाम्" इत्यादि ।

अत्र तुशब्दाद् ब्रह्मणा वोषाभावैश्चाखिलैष्पास्यः । तदन्यैर्यंशकम सामान्यत एव गुणोक्तन्यायवत् । तुशब्दस्त्विकारीयत्तां च सूचयित "इयदामननात्" (२.२.२५.) इति सूत्रिताम् । अथ यावन्तोऽनन्तगृणा ब्रह्मणा गुणिनि हरा-वृपसंह्रियन्ते त्रावतस्तावतोऽनन्तगृणास्तदनन्तगृणोष्विप प्रत्येकमुपसहत्यैव नित्यमुक्ताऽपि प्रकृति स्वेच्छ्यैव स्वर्पात विष्णुमुपास्ते । न केवल विरिश्ववद् गृणिन्येवानन्तगृणानुपसहत्य । सन्त्येव ह्येकिस्मिन्नपि गुणे पुनरप्यनन्तास्त-द्विशेषगुणयुक्ताः । तथाहि – ब्रह्मणोपसिह्यमाणेषु क्रियाविशेषगृणेष्वेको गुणो घटस्रष्ट्त्वं हि । तिस्मन्नेव गुणे त्रत्यरमाणुलष्ट्त्वाद्यास्तद्विशेषगुणाः पुनरनन्ता युण्यन्ते । एकघटपरमाण्नामपि घटादिद्रव्यवदनन्तत्वात्, तदेक-परमाण्ववयवानामपि तद्यरनन्तत्वात्, तदेक-परमाण्ववयवानामपि तत्यरमाणुवदनन्तत्वात्, तदेकावयवानामपि तद्यरनन्तत्वात् । नच परमाणुनिरशः । दश्चित्वसम्बन्धान्ययानुपपस्या शून्यत्वभावान्ययानुपपस्या कार्यप्रविसितिः । नच परमाणुनिरश्चा च परमाणुरिप साश एविति सिद्धेः । तस्मादनन्तपदार्थेष्वेकंकस्मिन्नेव वस्तुन्यपर्यवसितविशेषावस्याप-कत्वाद्या स्तत्तद्विशेषगुणा अपर्यवसिता एव परमेश्वरस्यति निश्चीयन्ते । नच

१ "-गुणा गुणिनि" ग

२ "तावत्तावतो – " क ख ग

३ " – स्मिन्नेव गुणें" क

४ " – गुणे तत्तत्पर – " घ

५ "- परमाण्ववयवानामपि तद्वदनन्त्वमित्य - " ग

६ " – द्यास्तद्विशेष – " ख

तेषामत्पत्वमेवेति शङ्क्षधम् । अणोरणीयस्वेश्य्वैतवर्यतिरेकेण महतोऽपि मही-यस्त्वोपपत्ते । तथाचोक्तमनुव्याख्याने "-ते चाखिलविलक्षणा । सर्वे सर्वे-गुणात्मनः सर्वेक्तर्रार एव च । तथाऽपि सविशेषाश्च-" (३.२.१६७-८.) इत्यादि । नच देव्या अप्येवमे वमुपासीतेति विधिविज्ञेय । नित्यमुक्तत्वेन तदतीतत्वात् । ¹कादाचित्कमुक्ता अपि कृतकृत्यत्वात् स्वेच्छ्यैव व ह्युपासते, कर्म वा कुर्वन्ति । अत व पृत्व ह्यधिकारीयत्तामुक्त्वैव प्रकृतिप्रस्ताव कृत ॥ ०॥

अथ येषामेवमुपातीतेति विधिविज्ञायते बद्धत्वात्, तैस्तवर्थं कि कार्यम्, उपास्य वा किमेषा स्यादित्यनयोश्तर वितरित  $-2^{\prime\prime}$ सर्ववेदान्तप्रत्यय चोदन।धिवशे- षात्" (३.३ १), "प्रवानवदेच तदुक्तम्" (३.३.४४.), "लिङ्गभूयस्त्वात् तद्धि वलीयस्तविप" (३ ३ ४५.), "पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानस-

१ नित्यमुक्तत्वेनेतरवैनक्षण्यात् नुशब्देन प्रकृता रमा अिल्लगुंणैरनन्त-विशेषैर्हीरमुगास्त इति प्रस्तुतम् । इदानी तत्प्रस्तावात् कादाचित्कमुक्ता अपि तेनैव तुनोच्यन्त इत्याह – कादाचित्कित्यादि । एतेन "हानौ तूपायन-शब्दशेषत्वात् कृशाच्छन्डस्तुत्पूपगानवत्" (३३२७) इति दिसूत्र चतुदेशम्, "छन्दत उभयाविरोधात" (३३२६) इति त्रिसूत्र पञ्चदश चाधिकरण सगृहीतम् । एतत्सग्रहायैव च "कर्म वा कुर्वन्ति" इत्याह । कर्म कुर्वन्ति, नवा कुर्वन्ति । "स्वच्छ्या कुर्वन्ति नवा" इति भाष्यात् ।

<sup>&</sup>quot;सर्ववेदान्त —" इत्यादि (१-५) पत्वसूत्री प्रथममधिकरणम् । "प्रदान-वदेव —" इत्येकविद्यम् । "लिङ्गभूयस्त्वात् —" इत्यादि त्रीणि सृत्राण्येक-मधिकरण द्वाविद्यमिति भाष्यमतिमिति भाति । प्रतनकोशेष्वत्राधिकरण-भेदस्यानुस्लेक्षात् । तथाऽपि न्यायमालायाम् —" पुसाम्य प्राप्तसन्त्याग" इति, "विशेषोक्तिरमानत्वम्" इति च पृथगेव पूर्वापरपक्षयुक्तिकथनात्,

१ "अप्येवमुपा – " ख

२ "-यैवोपासते" ग

३ "एवाधिकारी - " क ख ग

वत्" (३.३.४६), "तिहार्थारणार्थनियमस्तदृदृष्टेः पृथम्यप्रतिबन्धः फलम्" (३.३.४३.) इत्यधिकरणानि । "सर्वेवेदैष्ट्य सर्वेरिप यथावलम् । क्षेयो विष्णु " इति । स्वस्वयोग्योपासनयं सर्वेरप्यधिकारिभर्ययाशक्त्यथीतैः सर्ववेदेर्यथाशक्ति विचार्यमाणैः सर्ववेदान्तैश्च विष्णुः सम्यग् क्षेय । चशस्त्रात् तदगुकूल-तर्केश्च । नहाज्ञातस्योपासनं कर्तुं शक्यम् । विचार्यमाणैः प्रवेदिक्तस्यम् । विकार्यमाणिः सर्वेदेशस्तु शक्त्यम् । विकार्यभावायापिदेश-

तवनुसारेण "लिङ्गभूयस्वान् —" इत्येक सूत्रमेकमधिकरणम्, "पूर्व-विकल्प —" इत्यादि हे च सूत्रे अपरम् । त पक्ष विवक्षित्वाङत ते सूत्रे उत्लिलेखेनि सुवचम् । अध्यावपादयोरिवाधिकरणानामनियते । "विचैव निर्धारणात्" (३ ३ ४८ ) इत्यादि त्रिमूत्र त्रयोविक्षमधिकरण पुरैव व्याख्यातम् — "ज्ञानेनैव पर पदम्" इति । "निन्नर्थारण —" इत्यादि विज्ञामधिकरणम् ।

<sup>1</sup> तथाच श्रृति — "नानावेदैरितिहासै पुराणै सुझेय एको भगवान् युक्ति-भिश्च" इति । "सर्वान् वेदान् मैतिहासान् सपुराणान् सयुक्तिकान्" इति म्मृतिष्च । तदनेन प्रथमाधिकरणार्थं उक्त ।

२ मूर्वे यथायलमिति यथोपदेशवलमित्यर्थ । तेन "प्रदानवदेव —" इति व्याख्यातमित्याह – तच्चेत्यादि । "आचार्यवान् पुरुषो वेद" इति श्रूयते ।

<sup>3</sup> यथाबलिमिति यथोत्साहबलिमिति चार्थं । तेन "लिङ्गभूयस्त्वात् –" इत्यि व्याख्यातिमित्याह – तथैवैत्यादि । प्रसादानुगृहीतेन भ्वप्रयत्नानुमा-रेण । नच प्रसादमात्रेण पूर्यते । यद्यपि गुरुप्रसाटो बलवान् । "तथाऽपि श्रवणादिश्च कर्तव्यो मोक्षमिद्धये" इति स्मरणात् ।

<sup>4</sup> डदानी "पूर्वविकत्प –" इत्यादि व्याख्याति –गुरूपदेशस्त्वत्यादि। यथा-बलमिति यथागुरुप्रसादबलम् । यथाबल पूर्व उत्तरो वा । तत्र उत्तमगुरुणा यथात्मबल शिष्पप्रहण उपदेशे च सति तदनुसारेण वेदैज्ञेय । उत्तमगुरोर-लाभे यथात्मबल स्वयमेव वेदैज्ञेय । तदेतदुक्तमनुव्यास्थाने – "मति-श्रुतिध्यानकालविशेष गुरुरुत्तम । वेत्ति तस्योक्तिमार्गेण कुर्वत स्यादि

१ "- सारेण भवति" क

तत्प्रसादवलानुसारेण हि सफलो लक्षितः । समग्रानुग्रहवलानुसारेण गुरुरिए पूर्वप्राप्त उत्तरो वेति निर्णीयते । तत्रोत्तमगुरोरात्मशक्यमृतारेण शिष्पग्रहणं शक्यम् । अवरस्य तूत्तमानुता वलानुसारेणेति विशेषः । ¹शिष्पस्यापि

वर्शनम् (३ ३ ७२) इति, "स्वतोऽिषकाभावे स्वयमेव समम्पसेत्" (३ ३ ७०) इति च । यथावलिमिति यथानुज्ञावलिमिति चार्थं । उत्तमानृज्ञयाऽवरेणाऽिप क्वचित् गृस्णा कृत उपदेशे तदनुसारेण वेदेर्जेय ।
"समग्रानुग्रहाभावात् सत्यकाम स्वक गुरुम् । ऋषभाद्यनुज्ञया चैव प्राप
तस्माद्धि युज्यते" इति च भाष्ये । "असमग्रानुग्रहे तृत्तमस्य तदनुज्ञयाऽवर
प्राप्य " इति तस्वदीपिका । उपलक्षणिमद सदृशगुरोरिप । सदृशयो
पूर्वपरयो पूर्वानृज्ञयैव पर प्राप्य । "समे विकल्प एव स्यात् पूर्वानुज्ञा च
सर्वथा" (३ ३ १८६) इति हानुष्यास्थाने ।

यथावलिमिति यथास्वयोग्यतावलिमिति च व्याख्याति – शिप्यस्यापीत्यादि । एतेन – "यावदिधिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम्" (३३३३) इति द्विसूत्र सप्तदश चाधिकरण व्याख्यात भविता। तथाहि भाष्ये – "ज्ञान चोषा-सन चैव मृक्तावानन्द एव च । यथाधिकार देवाना भवन्त्येवोत्तरोत्तरम्" इत्यध्यात्मवचनम् । "तारतम्य विमुक्तिगम्" इति पूर्वमप्येतत् कटाक्षितम् । एतेनैव "पुरुषविद्यायामि चेतरेषामाम्नानात्" (३३२४) इत्यादि द्विसूत्र त्रयोदश चाधिकरण भाषितप्रायम् । योग्यतावशादुपासनाभेद इति हि तत्राप्युच्यते ।

"एक आत्मन शरीरे भावात्" (३३५४) इत्यादि द्विसूत्र सप्तविश-मधिकरणमप्पत्र लेशत स्पृष्टम् । अशाशिनोरेकत्वादनादियोग्यतावशादेव फलमिति हि तत्राप्युच्यते । "नाना शब्दादिभेदात्" (३३६०) इत्येक-त्रिश्च स्फुटमेव माषित भवति । "शब्दोऽनुमा तथैवाक्षो योग्यताभेदत सदा । ब्रह्मादीनामेकमथै बहुधा दर्शयन्ति हि" इति हि तदर्थ ।

यथावलिमिति यथेच्छावलिमिति व्याख्याने च "विकल्पो विशिष्टफल-त्वात्" (३३६१) इति द्वात्त्रिशम्, "काम्यास्तु यथाकाम समुच्चीयेरन्

१ "तूत्तमाज्ञा – " क ग

स्वयोग्यताबलानुसारेणैव स्वोत्साहस्तत्त्वज्ञानसग्रहस्तत्फल च स्युः । ¹तस्मा-दाचार्यवर्यंत <sup>६</sup>स्तत्परिचर्यापूर्वंक सच्छास्त्रश्रवणादि कृत्वा तत्त्वज्ञानसदायादीन् व्युदस्य परोक्षत एव भगवान् प्रथमतो ज्ञेयः । अपिचैव सर्ववेदार्थं विस्वाद् यथायोग्य सर्ववेददारिद्तं सर्वाधिकारिभिर्यथात्मध्यान ³बलमपरोक्षतोऽपि ' भगवान् विष्णुर्ज्ञातुं दावयः स्यात् । एतदेव द्यूपरोक्षज्ञान मोक्षसाधनिमिति निर्धारितम् ।। ० ।।

नवा पूर्वहेत्वभावात्" (३३६२) इति त्रयस्त्रिश चाधिकरणे व्याख्याते एव ।

<sup>1 &</sup>quot;तिलिर्धारण – " इत्यादि व्याख्याति – तस्मादित्यादि । "श्रुत्वा मत्वा तथा जात्वा तदज्ञानविपर्वयौ । सशय च पराणुद्य लभते ब्रह्मदर्शनम्" इति हि ब्रह्मतर्को ।

<sup>2</sup> यथावलिमित्येतत् यथाअक्त्यादिमाधनसम्पद्धलिमिति च व्याख्येयम् । ता विना केवलश्रवणादिनाऽपरोक्षानुदयात् । तदेनदाह — "अनुबन्धादिम्य" (३३४१) इति चतुर्विद्यामधिकरणम् । अनुबन्धो भक्ति । "भक्त्यैवैन जानाति, भक्त्यैवैन पर्यात, भक्त्यैव वन्धाद् विमुच्यते" इति हि श्रृति । "त.क्र्रिकतारतम्येन" इति पूर्वमप्येतत् कटाक्षितम् । एतेनैव "परेण च शब्दस्य ताढिध्य भूयस्तात् त्वनुबन्ध" (३३५४) इति षड्विंश चाधिकरण समग्राह्येव । भक्ते करणत्व हि तत्रोच्यते ।

<sup>3</sup> निर्धारित "ज्ञानेनैव पर पदम्" इति पूर्वमेव । ज्ञानेन पर पद यात्येव इति चान्वय । तेन "अनियम सर्वेषामिवरोधाच्छव्दानुमानाम्याम्" (३३३२) इति षोडश चाधिकरण गतार्थम् ।

१ "-वर्यत परिचर्या-" क

२ "- वेदान्तार्थ -" क

३ "- भिर्यथाध्यान - " ग

४ " - तोऽपि विष्णु - " क

"यथावलं ज्ञेय." इति सामान्यत उवतं ज्ञानविशेषं विस्पष्ट चाऽह — ""प्रज्ञान्तर-पृथवत्ववद् दृष्टिश्च तदुक्तम्" (३.३ ५२) इत्यधिकरणम् । "विशेषस्तु ज्ञाने स्यादुत्तरोत्तरस्" इति । मनुष्यादीनामुपासनाया यहदुत्तरोत्तर विशेष उक्तस्तहदेव त्रेयामपरोक्षज्ञानेऽपि तज्जन्ये यथाक्षममुत्तरोत्तरमाधिवयं नाम विशेषः स्यात् । तुशब्दात् तत्कलेऽपि मोक्षे तद्वद् विशेष स्यात् । वैशेषाल-विशेषाच्च तथा ज्ञाने विशेष इच्यते । देहाद् विहरन्तः सर्वत्र च ब्रह्माण्डे तदावरणे च तद्बिह्मचेति देशतो विशेषः । तज्जन्मिन तन्मन्वन्तरे तत्कल्ये च तत्परे तत्पूर्वपरे ततोऽपि पूर्विस्मित्रत्यादिक कालतो विशेषः । उभयतोऽप्युक्त-

एवञ्चे <sup>3</sup>तादृशमोक्षसिद्धये ययाशक्त्युपासन कार्यमिति पादाभिप्राय ।। ० ।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थंभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतानानन्दमालाया तृतीयाघ्यायस्य तृतीय पाद

<sup>1 &</sup>quot;प्रज्ञान्तर - " इत्यादि द्विसूत्र पञ्चिविशमधिकरणम् ।

<sup>2</sup> तथाहि भाष्ये – "अन्तर्वृष्ट्यो बहिर्वृष्ट्योऽवतारवृष्ट्य सर्ववृष्ट्य इति । देवा वाव सर्ववृष्ट्यस्तेषु चोत्तरोत्तरमाब्रह्मणोऽन्येषु तु यथायोगम्" इति कमठश्रुति ।" वृष्टचैव झवताराणा मुच्यन्ते केचिदञ्जसा । दर्शनेनाऽन्तरेणान्ये देवा सर्वत्र दर्शनात्" इत्यध्यात्मवचनम् । "अन्यया विद्यया मृक्ति सुराणामन्यया नृणाम् । तत्रापि योग्यतामेवात् प्रतिभेदा अवान्तरा" इति मानसहितायाम् । "समोऽपि भगवान् स्वविम्बदर्शन एवैन मोचयति" इति च श्रुति ।

१ "ज्ञान विशिष्यते" ग

२ "-परे ततोऽपि पूर्वपरे ततोऽपि" क

३ "एवश्व ताद्ग – " क ख ग.

#### ॥ तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥

ॐ।। उन्तोपास्तिसिद्धस्य भगवदपरोक्षज्ञानस्य स्वभावसामर्थ्यमस्मिन् पाद उच्यते ।

साधनान्तरिवरोधेऽपि मोक्षपर्यवसायित्व स्यादेवास्येति प्रत्याययिकुम् —
"पुरुषार्थोऽतः शब्दादिति वादरायणः" (३४१.) इत्यिधकरणम् । "सर्वेऽिप पुरुषार्थाः स्युक्तीनादेव न संशायः" इति । यदेतदुक्तोपास्तिसिद्धं निर्दोषं विष्णुविषयमपरोक्षज्ञानं तस्मादेव ज्ञानात् साधनान्तरमन्तरेणापि पुरुषार्थाः श्वत्वारोऽपि स्यु । तर्द्वानामिति शेष । तत्राप्याधि भानामाधिक्येनेति विशेषः प्रागेव तुशब्दात् सूचित । स्वस्वजात्यनुसारेण प्रारुधकर्मानितः कम्येत्यपि विशेषा ग्राह्य । अपिश्वद्धो जैमिन्यादिमतेषु व विवक्षितविशेषसूचकः ४ । ज्ञानादेव मोक्षो नान्यद्वारेण स्यात्, स्वर्गादयः कर्मद्वारेणेति हि भतिद्वशेषः । तर्तिह तत्यक्षे मोक्षोऽपि कर्मद्वारेणेव स्यादिति च सशयो मा भूदित्यभिप्रायेण "न सशयः" इत्यक्तमः ॥ ० ॥ १ ॥ ० ॥

<sup>1 &</sup>quot;पुरुषार्थं —" इत्यादि नवसूत्र प्रथममिषकरणम् । "ज्ञानेनैवाज्यते सर्वं कर्मणा त्विथिक भवेत् । इति प्राह महायोगी पुमर्थाना विनिर्णयम्" इति पुराणवचनम् ।

१ "तत्राप्यधिकाराधिक्येन विशेष" ग

२ "-कर्माति -" ख

३ "जैमिन्यादिषु विवक्षित ~ " ख

४ "अपिशब्देन जैमिन्यादिमतेषु विवक्षितविशेष सूचित ।" ग

५ "मोक्षोऽनन्यद्वारेण" ख

६ " – णेति तदि – "कख ग

ैनचेतादृत्रो ज्ञाने सर्वजन्तवोऽधिकारिण. राष्ट्रचाः । सोम इव कियन्त एवंति विभागश्रवणात् । एवं चेत् ¹ किलक्षणास्त इति चेत्, "सर्ववेदैश्च ज्ञेयः" इति पुरस्तादुक्तत्वादध्ययनवन्त एव ज्ञानाधिकारिण इति साघित भर्वात।"यथावलम्" इति विशेषणात् तत्तारतम्यं च तत्रैवोक्तम् । <sup>2</sup>नचानधिकारिणस्तज्ज्ञानं वविचत् गृह्णन्ति । सर्वथाऽपि स्वभावस्यानभिभवात् । अधिकारिभिरप्यत्यधिकारं न

<sup>1 &</sup>quot;असावंत्रिकी" (३४१०) इत्यादि चतुस्सूत्र द्वितीयमधिकरणम् । तत्र प्रथमसूत्रार्थमाह् - नचेति । "विभाग शतवत्" (३४११) इति सूत्रार्थं सोम इवेति । "तकोटचो हि देवाना तेषा मध्ये शतस्य तु । सोमाधिकारो वेदोक्तो ब्रह्मणी द्वं शताधिक । यथा तथैवातद्व चेया प्रजास्तासु कियान् जन । ज्ञानाधिकारी सम्प्रोक्तो विष्णुपादैकसश्रय " इति स्मृति । "अध्ययनमात्रवत " (३४१२) इति ततीयम् । तदेतत् पूर्वंपाट एव भाषितिमत्याह् - एवमित्यादि । "नाविश्रेपात्" (३४१३) इत्यिप व्याख्यातमेवेत्याह् - यथावलिमत्यादि ।

<sup>2 &</sup>quot;सर्वथाऽपि तु त एवोभयलिङ्गात्" (३४३४) इति सप्तसूत्रमेकमधि-करण चतुर्थम् । तदेतिप्तर्वक्ति – नचेत्यादि ।

<sup>3</sup> तथाच सूत्रम् — "अनिभभव च दर्शयित" (३४३५) इति । "अन्तरा चापितु तद्दृष्टे" (३४३६) इति च । तदेतत् "अपि स्मर्यते" (३४३७) "असुरा आसुरेणैव स्वभावेन च कर्मणा । ज्ञानेन विपरीतेन तमो यान्ति विनश्चयात् । देवा दैवस्वभावेन कर्मणा चाप्यसशयम् । सम्यग् ज्ञानेन परमा गित गच्छन्ति वैष्णवीम् । नानयोरन्यथाभाव कदाचित् क्वापि विद्यते । मानुषा मिश्रमतयो विमिश्रगतयोऽपि च" इति । तदेतद् यथावलमिति व्याख्यातमेव । यस्माद् यथाधिकारमेव झेयो विष्णु-स्तस्मादनिधकारिमिनं झेय इति । नन्विषकार सम्पाद्यते । ततश्च विष्णु-जिज्ञास्यते । नेत्याह् — यथावलम् । स्वभावाख्याया स्वरूपशक्तेरतिन कमणीयत्वाक्षानिषकारिमिरसुरादिभिरय सुज्ञेय इति । ननु यथावलमिति

१ "एवञ्च किलक्षणा - " क

कि "बदप्याकाश्यम्" । पतनप्रसङ्गात् । तस्माट् योग्य एव सन्नयोग्येध्वनावि-खुर्ज्ञन् योग्याधैव तद्योग्योपास्तमुपदिशेत् । तच्वात्य साक्षाद् विम्बरूपं हुपपासित् योग्यम् । विम्बद्धारभूत एव च तदुपदेष्ट्रं योग्यः । प्रतिविम्बभूत एव च श्रोतुम् । सामान्ययोग्यताया च सामन्योपदेशादिः सम्भवेत् । उक्तलक्षणहीना एव ह्ययोग्या. । अत एव हि "मानुषेस्तु", "ब्रह्मणा तु" इत्यादिना तक्तद्योग्यो-पास्तिमुक्त्वा तुशब्दाम्यामाद्यन्तयोर्धश्रकारितावक्तां सूचयाम्बभूव ।। ० ॥ २ ॥

हेतुमाह । प्रतिज्ञा तु कुतोऽवगता नानधिकारिभिरसुरादिभिरय सुज्ञेय इति । कि समुच्चीयते? उतिस्वत् म्वकपोलादानीयते? नोभयमि । किन्तिहिं? अध्याह्रियते । अध्याहारे सर्वोऽिप सर्वस्यार्थो भवेत् । न भवेत् । उक्त हि "सावकाशे न तद् भवेत्" इति । का प्रतिपत्ति ? प्राप्ते हि पूर्वपक्षे सिद्धान्त प्रसरति । स्फुरितपूर्वपक्षस्य हेतुकथने नव्गर्भ सिद्धान्तोऽिप स्फुरत्येव। तत्र किमनिधगतम् येषा पूर्वपक्ष एव न स्फुरति तेषा महता मुखेन सिद्धान्तकथनेऽिप कि फलम् ? नहि मृत्यिण्डवृद्धिमि शास्त्रमधिकियते ।

ग एतेन अधिकारिभिरप्यिषकारानितक्रमेणैनौपास्य इत्यभिदधत् "नचाऽषि कारिकमपि पतनानुमानात् तदयोगात्" (३४४१) इत्यादि त्रिसूत्र पञ्चममप्यिषकरण व्याख्यात भवति ।

<sup>2</sup> एतेन "अनाविष्कुर्वभन्वयात्" (३४४६) इत्यष्टममिकरण गृही-तार्थम् । न केवल ज्ञान यथावलम्, किन्तु ज्ञापन च यथावलम् । श्रोतु-योंग्याता यावती तावदेवीपदेष्टव्यम् । अयोग्याना तु नोपदेष्टव्यमेव । तथा-चोक्त न्यायिववरणे – "नचाऽविष्कारेण कथनावशेषतोऽपि योग्या ज्ञानिनो भवन्तीत्यास्थानचत्वरादिषु स्थित्वैव प्रकथनीयम् । नह्येव त्वरमाणे सिद्धिर्भवति । अयोग्यानामपि श्रवणप्रसङ्गात् । तस्माद् विचार्य योग्याना-मेवात्वरयैव कथित्वा सिद्धिर्भवति" इति । "त्यक्त्वा त्वरा ब्रह्मविद्या वदेत जनाय योग्याय सदैव विद्वान्" इति च श्रुति ।

१ "किञ्चिदाकाक्ष्यम्" क

"स्तुतयेऽनुमितवी" (३.४ १४ ) इत्यावीनि कामचारश्रुतिसूत्राणि व्याख्याति~ "न लिप्यते ज्ञानवाद्दच सर्वद्रोपैरिए क्विच्यत्" इति । अपिच प्रारब्धकर्म-वश्चात् १ कियमाणे. कामकोधाविभिज्ञानिदोषे कर्मदोषैऽचाज्ञानिववपरोक्षज्ञानी न लिप्यते च । यल्लेपे तत्सामर्थ्याद् ययोक्तकालेऽपि मोक्षाभावः प्रसुच्येत । कामचारवादभक्षादिसर्वदोषाणामिष ज्ञानफलप्रतिषेधशक्तिनं स्यादित्यर्थ 211011

एव सित गुणदोषाणामाचरणे वर्जने वा न कश्चिद् विशेषस्तस्येत्यत आह – "शमदमाद्युपेतः स्यात् तथाऽपि तु तिद्विधेस्तदङ्गतया तेषामवश्यानुष्ठेयत्वात्" (३.४.२७.), "शब्दश्चातोऽकामकारे र" (३.४.३१.) इत्यादीनि सुत्राणि व्याख्याति – "गुणदोपैः सुखस्यापि वृद्धिद्वासो विमुक्तिगो" इति । यद्यपि ज्ञानादेव शोक्षासिद्धिनियता तथाऽपीत्यपिशब्दार्थः । ज्ञानिनः "श्रुति-विद्वितैः शमादिगुणैर्वणिश्रमधर्मसिहितैर्ययाशस्यनुष्ठितैर्ज्ञानैकफले मोक्षे सुखस्य वृद्धः स्यात् । श्रुतिनिषिद्धैर्बद्दाह्यादिदोषैर्यशाकाम भाचरित्तैस्तस्य ह्रासश्च

<sup>1 &</sup>quot;स्तुतये - " इत्यादि तृतीयमधिकरणम् । विश्वतिरत्र सूत्राणि (१४-३३)।

<sup>2 &</sup>quot;कामचारा कामभन्ना कामवादा कामेनैवेम देहमुत्सृज्याथ परात्पर-मीयु" इति श्रुति । "कामकारेण चैके" (३३११) इति सूत्रम् । "कामकार कामितचरणम् । तत् कामचारभक्षवादेषु त्रिष्विप समम्" इति तत्त्वदीपिका ।

<sup>3</sup> इत्यादीनि यानि सूत्राण्याह तानि व्याख्याति ।

<sup>4 &</sup>quot;एतमात्मानमभिषस्य शान्तो भवेत्" इति, "पश्यम्नपीममात्मान कुर्यात कर्माविचारयन् । यदात्मन सुनियतमानन्दोत्कर्षमाप्नुयात्" इति च श्रुतिविहितै ।

१ "- कर्मादिवशात्" ग

२ "-श्चातोऽकामचारे" क खग

३ "जानेनैव" क

४ "कालमाच – " क

स्यात् । वृद्धिहासौ तु यथालभ्यस्यापि ज्ञानफलस्य पुनर्महत्त्वाल्पत्वापत्ती एव । तस्माद् ब्रह्मदिज्ञानोऽपि गुणानुष्ठान दोषवर्जन चावश्यं कार्यम् ।

अत्राय च विशेषो गवेषणीयः 2 – बहुत्तस्य हि देवनणस्य गुणाचरणप्राचुर्यं दृश्यते । अतो बृद्धिरेव १ तस्य प्रायेणानुमेया । अल्पज्ञस्य तु नरवरस्य विपर्यय-प्राचुर्याद् विपर्यय- । विरिन्धस्य तु परिपूर्तिरेव गुलस्य प्रमाणसिद्धा । विहिता-खिलगुणानुष्ठानात् । नैवच हानिः काचिदिपि भवेत् । निषिद्धाखिलदोष-वर्जनात् । नीचस्य तुच्चापराधतो विशेषण च हानिर्भवेत् । अता दूरादेव परिहरणीयः स्वोच्चापराध । परिचरणीयश्चाऽचार्यः । सतात्पर्यं यथाशक्ति प्रसस्य विहितमेव सर्वयाऽप्यनुसरणीयम् । अनाचरणीयमेव च निषद्ध मनसाऽपि । अनापरि विशेषतोऽपि । किमर्थम् १ क्लुप्तस्यापि ज्ञानफलस्य पुनः पूर्णत्वाय पुनरनल्पत्वाय चेति ।। ० ।। ३ ।। ० ।।

<sup>1</sup> तथाहि श्रूयते — "एतावतोऽधिका नास्ति प्राप्तिरित्यन्तत स्थिता । या स्थितिस्ता समाप्नोति यथाशक्ति प्रयत्नत । विपरीतप्रवृत्तेस्तु तस्या ह्रासोऽथिक भवेत्" इति । "आनन्दो ह्रसतेऽकार्याच्छुभ कृत्वा च वर्द्धते" इतिच पुराणम् ।

<sup>2</sup> तदेतत् सर्व भगवताऽनुभाषितस् — "विकर्मलेपो नैवास्ति सम्यगृदृष्टिमता क्वचित् । गुणहानिरच नैवास्ति ब्रह्मणस्त्वविकर्मतः । देवानामिप न प्राय क्लूप्तस्य तु कथ चन । प्राप्तहासो भवेत् क्वापि महता तु विकर्मणा । तथाऽपि तत् क्लूप्तमेव तस्मान्न नियमोज्झिति । चन्द्रसुप्रीवयोश्चैव स्वोच्च- दारपिरप्रहात् । प्राप्तहानिरभूनैव क्लूप्तहानि कथ चन । हासोऽपि मानुषादीनामानन्दस्य विकर्मणा । भवेन्मुक्तौ विशेषेण स्वोच्चानाम- पराधत " (अनु० ३४५-७) हत्यादि ।

<sup>3 &</sup>quot;सर्वान्नानुमतिरच प्राणात्यये तर्द्शनात्" (३४१८) इति सूत्र मनिस निवायाऽह – अनापदि विशेषतोऽशीति ।

१ "- रेवास्य" क

२ "कदाचिदपि" ग

३ "हानिभैवति । " ग.

"स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः" (३.४.४४) इत्याद्यधि करणार्थं वदमध्या-यार्थमपि निगमयति – "नृणां सुराणां मुक्तो तु सुख स्ट्रुत यथाक्रमस्" इति । नरादीनां सुरान्तानां यथोक्ताल्पबहुगुणोपसहारिणामप्रारव्यप्रतिबन्ध-जन्मिनः बह्यदृशां तावृग्जन्मात्यय एव मुक्तिभाजा च सता तत्रः मुक्तौ यथा-जातिकम मुख क्लृप्तम् , एषामियदेषामियदिति । नुशब्दास्रराचराणामसुराणा चाच्ये तमित यथाक्रमं दुःखं क्लृप्तम् । पारिशेष्याश्रमध्यमाना नित्यसतारे यथाक्रम तदुभयमपि मध्यं क्लृप्तम् , ईशोनेति शेषः सर्वत्रापि ग्राह्यः । नच तत्क्लृप्तं क्वचित् कस्याप्यन्यया भवति ।

<sup>1 &</sup>quot;स्वामिन —" इत्यादि त्रिसूत्र (४४-४६) षष्ठमधिकरणम् । आदि-पदेन "कृत्तनभावात्तु गृहिणोपसहार" (३४४७) इत्यादि द्विसूत्र सप्तमम्, "ऐहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तहुर्शनात्" (३४४०) इति नवमम्, "एव मुक्तिफलानियमस्तदवस्थावधृतेस्तदवस्थावधृते" (३४४१) इति दशम चाधिकरण सगृह्णाति । अष्टम पुरैव व्याख्यातम् ।

<sup>2</sup> तुशब्दस्चितौ विशेषाबुच्येते – अप्रारब्धप्रतिबन्धजन्मिन ब्रह्मवृशामिति' तादृग्जन्मात्यय एव मुक्तिभाजामिति च । एतेन "ऐहिकम् – " इति नवमम्, "एवम् – " इति दश्म चाधिकरण गृहीतम् । — 'सुराणा तु' इत्यन्वयेन सर्वाश्रमित्वरूप विशेष च तुशब्द सुराणा वक्ति । तेन "कुत्स्नभावान्तु गृहिणोपसहार " इत्यादि सप्तम चाधिकरण गृहीत भवति । 'देवा एव ब्रह्मचारिण " इत्याद्युक्त्वा "सर्ववर्णा सर्वाश्रमा सर्व होते कर्म कुर्वन्ति" इति ह्याह ।

१ "इत्यधिकर - "ग.

२ "तत्र यथाजन्मादिकमम्" ख

३ "- मपि क्लृप्त मिश्रम्" क. "- मपि नित्य क्लृप्तम्" ग

किया र्ताह कियत्सुखं क्लृप्तमिति चेत् , उच्यते । प्रथम <sup>2</sup>स्वातन्त्र्यादि-<sup>9</sup> गुणेब्ववराणा नराणा न्यूनम् । उत्तमानां सुराणामधिकम् । सुराब्दादयुत्तमस्य ब्रह्मणोऽत्यन्ताधिकम् <sup>२</sup> । तच्चाऽनन्दश्रृत्युवितप्रकारेण शताधिक शताधिकं भवति । निह भृत्याना स्वामिता च सता सममेव फल भवितुमहीत<sup>3</sup> । तस्माविप नराणा भृत्यववर्षं वेतनफलम् । सुराणा क्षेत्रप्रामविषयस्वामिवत् ऋमाधिक-मायफलम् । ब्रह्मण<sup>-</sup> सार्वभौमवत् करफलम् । अथ <sup>4</sup>सत्रयागेष्वृत्विजामिवात्य-फलमवराणाम् । यज्ञमानानिवि महन्तम-मुत्तमनामिति वा । <sup>5</sup>शिष्याणां नृणां यथाश्रृतं स्वालम्बुढ्विगोचर सुख फलम्,

<sup>1</sup> इदानी षट्ठाधिकरणप्रमेय विवृण्वन् यथाकमित्युदित कमविशेषमाह – केपा तहित्यादि ।

<sup>2</sup> तथाह्यनुष्यास्थानम् — "स्वातन्त्र्यतारतम्येन फल हि फलिना भवेत्" (३४२३६) इति ।

<sup>3</sup> तदेतदुक्तम् "स्वामिन फलश्रुरित्यात्रेय" इति । "स्वामी हि फलमश्नुते नास्वामी कर्मं कुर्वाण" इति च श्रुति । "नहात्र प्रजागत कर्मं ज्ञान च प्रतिपिध्यते । प्रत्यक्षविरोधात् । "कर्ता शास्त्रार्थवस्वात्" इत्यादेश्च । किन्तु पराधीन प्रतन् चामित्रेयते । "स्वामी हि फलमश्नुते" इति च महत्त्वापेक्षया । अन्नवानितिवत् । "नास्वामी कर्मं कुर्वाण" इति च न प्रमाण-सिद्धप्रवृत्तिफलप्रतिषेष । भृत्येष्विप वेतनादिफलोपलब्धे " इति तत्त्व-दीपिका ।

<sup>4</sup> एतेन "आर्त्विज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मै हि परिक्रियते" (३४४५) इति सूत्र विवृतम् ।

<sup>5</sup> तथाच सूत्रम् — "सहकार्यन्तरिविध पक्षेण तृतीय तद्वतो विध्यादिवत्" (३४४६) इति ।

१ "प्रयत्नस्वातन्त्र्यादि – " क ख

२ " - धिकमित्यानन्दश्रुत्यु - " क

तद्गुरुपूर्वकाणा नृजाताना ततोऽष्टद्वधष्टादिगुणम् , तन्नियन्तृणा देवानां सहस्र-लक्षादिगुणम् , तेषामपि नियन्तुर्बह्मणो सहौधगुणमित्येषा १ हि तत्वनृप्ति-र्गुरुषुत्तोक्ता । तुशब्दोऽवधारणार्थस्व । तस्माद् यथोक्तसाधन यथाश्वरयनु-ष्ट्रेयमित्यच्यायार्थो निर्णीयते ॥ ० ॥ ६ ॥ ७ ॥ ० ॥ १ ॥ १० ॥ ० ॥

> इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविर्याचतस्य श्रीब्रह्मभूत्रमग्रहमाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यटासकृतावानन्दमालाया तृतीयोऽध्याय

<sup>1</sup> तथाहि गुरुवृत्ते श्रूयते — "मुक्ताबप्टगुण शिष्याद् गृरुराप्नोति शोभनम् । तद्गुर्शिदगुण तस्मात् सार्थं तावत् ततोऽपरे । देवा सहस्रगुणित कमात् तस्माद् यथोत्तरम् । ब्रह्मा महौधगुणितमेव फलविनिर्णय" इति । सहस्र-महौधशब्दौ यथाकम परिमाणाधिक्यार्थो ।

१ " – त्येषा क्लृप्ति – "क ख ग

### ॥ चतुर्थाध्यायः ॥

ॐ। उक्त साधनभेदः प्रायेण । फलमाहास्मिन्नध्याये । प्रथमपादेऽनिष्टकर्मः क्षयाख्यम् । तित्यक्षोऽस्यन्त कार्यमवदयं भाव्यं च यत् तत् सावन प्रथमतो निगद्यते ।

<sup>2</sup>"आवृक्तिरसङ्घदुपदेशात्" (४.११.), "आत्मेति तूपगच्छित्त प्राह्यित्त च" ४१३), "बह्यदृष्टिरुक्तर्धात्" (४.१४.) इत्यादीनि व्याख्याति — "विप्णु-ब्रह्म तथाऽऽदात्येवं नित्यसुपासनम् । कार्यमापद्यपि ब्रह्म तेन यास्य-परोक्षताम्" इति । विष्णुः ब्रह्म परिपूर्णं, आदाता सर्वस्य स्वामीत्येवं

<sup>1 &</sup>quot;तस्य फलसन्निक्रप्टत्वादत्रोक्ति । फलावस्थानुप्रवेशित्वाच्च" इति तत्त्व-दीपिका ।

<sup>2 &</sup>quot;आवृत्ति —" इत्यादि द्वे सूत्रे प्रथममधिकरणम् । "आत्मेति —" इत्यादि चतुस्सूत्र द्वितीयमधिकरणम् । "ब्रह्मादृष्टि —" इति द्वितीयाधिकरण एव तृतीय सूत्रम् । भाष्ये मुखतो व्यास्थानात् पृथम् ग्रहणम् । अत एव इत्यादीनीत्याह् । नाधिकरणानीति । मूले "विष्णुर्वह्या" इति विष्णुपदग्रहणेन "आत्मा विष्णुरिति ध्यान विशेषणविशेष्यत " इति ब्राह्मवचनम्, "ब्रह्म-दृष्टिण सदोपास्यो विष्णु सर्वैरिप ध्रुवम्" इति ब्रह्मतकंवचन च स्मार्यति।

१ "-भेद प्रायेण । प्रायेण फल - "क घ

२ " – पादेऽनिष्टक्षयास्यम्" – क

३ "नित्यशोऽत्यन्तमवश्यम्" ख

४ "त्येव नित्य – " घ

नित्यमुपासन कार्य मुमुक्षुन्निः । अयं चात्र विद्योष - यथा विष्णुर्बह्याऽदाले-त्युपास्यं तथा आदाता च ब्रह्म विष्णुरित्युपास्यमित्येतज्ज्ञापनार्यं शत्याक्षदः । <sup>३</sup>ष्ट्यक्षब्दस्त्वन्यथोपास्तिनिराकरणार्यः ।

अयिमिह मिथातार्थः - विष्णुमें परिपूर्णः स्वामी, स्वामी से परिपूर्णां विष्णुः - इत्यन्योन्यविशेषणविशेष्यतयोभयप्रकारेणाप्युपासन कार्यम्, नत्वन्यर्थोतं । ननु आहं ब्रह्मास्मि, ब्रह्माहमस्मि इत्येवोभयप्रकारेणोपास्यमिति । च मा शिद्धः । ताद्गुपास्तरन्यथाविषयत्वात् । निह जीवस्य ब्रह्मत्व प्रमाणसिद्धम् । पृथक्त्वस्यै-वोभवेशात् ।

सिद्ध हि <sup>2</sup>तत्त्वमस्यादिवाक्ये <sup>4</sup> तदैक्यमिति चेत्, मैवम् । तस्यातत्त्वमस्यादि-त्वात् । तयाऽपि "<sup>3</sup>अहं ब्रह्मास्मि" (बृह ३.५.४) इति वाक्ये कथमिति

अह ब्रह्मेति दृष्टिर्बह्मदृष्टिरित्येकेषा मत मनिम निषायेदमदितम् । तदेव विवियते – अयिमहेत्यादि । किश्चदत्योऽपि विष्णुरिव स्वामी स्यात् विष्णुरिप स्यादिति मा भूविति विशेषणिवशेष्यतयोपासन कार्यम् । नत्वत्यथा । न केवल विशेषणतया विशेष्यतया वा । नापि विशेषण-प्रहाणेनाहत्त्तया वेति ।

<sup>2</sup> तत्त्वमस्यादिपदघटिते वाक्य इत्यर्थं । एवमुत्तरवाक्येऽपि तस्य अतत्त्व-मस्यादितञ्जाभैपदघटितत्वाद्भेद एव तन्मान भवतीत्यादिर्थं ।

उत्थाह्मव्याकृतब्राह्मणे वचनम् — "ब्रह्म वा इदमग्र आसीत् तदात्मान-मेवावेदह ब्रह्मास्मीति तस्मात् तत् सर्वमभवत्" इति । पूर्णमभवित्यर्थं । नह्मत्राभेदस्य वार्ताऽपि श्रृयते ।

१ "-नाय तथा - " क

२ "एवशब्द - " घ.

३ "-मिति मा"क

४ "- वाक्येष्" क

चेत्, तत्र हि स्वात्मानमेव तद् ब्रह्म 'अहं ब्रह्मास्मि' इत्यवेत्, नतु जीवम् । नापि जीवस्तदस्मीत्यवेत् । उपक्रमादिविरोधात् ।

नच "ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति" (आय० ३.२ ६) इत्युक्तिविरोधः । ब्राह्मण-पूजकोऽपि ब्राह्मणो भवेदितिवत् त.द्भाव विना तदन्त भावस्यैव विवक्षित-त्वात् । "निष्ट ब्राह्मणपूजकः स एव ब्राह्मणो भवति" इति हि तत्त्वनिर्णये भगव-तैवोक्तम् । अपरथा । "तदेव ब्रह्म परमम् –" (महाना० २) इत्यवधारण-विरोधाच्च । तस्मान्नाह तद् ब्रह्मेत्युपास्यम् ।

<sup>2</sup>अपिच, यदेतदादेय चराचर विष्णो- प्रतीकमेव सत् तच्च ब्रह्मीत नोपास्यम् । तस्याप्यत<u>-द्</u>रावात् । तस्मादस्मद्रक्तप्रकारेणैव तदुपासन कार्यम् । तच्च आ

<sup>1 &</sup>quot;तदेवर्त तदु सत्यमाहुन्तदेव ब्रह्म परम कवीनाम्" इति नारायणोपनिषद्-ग्रहणेनैतदप्याह — यदुपरिष्टात् तस्यामेवोपनिपदि "योऽहमस्मि ब्रह्माह्-मस्मि । अहमस्मि ब्रह्माहमस्मि" इत्यादि तदिष व्याख्यातमनयैव दिशेति । यदेतदहेशत्वादिनाऽहमादिपदवाच्य ब्रह्म तदहमस्मि ममाप्यन्तर्यामकमिति । "सर्वान्तर्यामको विष्णु सर्वनाम्नाऽभिशीयते । एषोऽह त्वमसौ चेति नतु सर्वस्वरूपत" इति वचनात् । "तत्तन्नाम्नोच्यते विष्णु सर्वशास्त्त्वतो हरि" इति च । "विष्णुरादाता" इति पदे आददान आचार्य एतमर्थमेवो-हिशति । आत्मशब्दस्य स्वरूपवित्तयाऽभेदभ्रमसावकाशत्वेऽिप आदात्-पदेनाऽदेयभेदस्य स्कुटमवगमात् ।

<sup>2</sup> अत एवाऽदेयात् प्रतीकादादातुर्भेदोऽच्युदित स्यादिति "न प्रतीके निह स" (४१४) इति द्वितीयाधिकरणे द्वितीय सूत्रमिप भाषित भवतीत्याह – अपिचेत्यादिना ।

१ "तदन्तरभाव -- " घ

२ "अन्यथा" क

दर्शनादा <sup>1</sup>मोक्षाच्चैवं विश्रीयत इति नित्यमित्युक्तम् । नद्यैतत् कदा-<sup>1</sup> चिदप्युपरन्तव्यम् । किन्तु? अत्यन्तायाभापद्यपि यथाशवत्यमुष्ठेयमेव । <sup>2</sup>अपि-शब्दाद् देवैस्तु स्वोत्पत्त्याविस्थान भगवदङ्ग च तादृगित्युपास्य <sup>2</sup>मिति सिद्धघति । स विष्णुः यथा यस्मात् स्वाङ्गान्ममाऽवाता रूष्टा तस्मिन्नेव स्वाङ्गे ममाऽवाता स्थापयिता संहर्ता चेत्युपास्यमिति योजनयैव <sup>2</sup> वा तिसिद्धि । तच्चाऽवित्यादीना सृष्टचाविस्थान भगवदङ्ग चक्षुरादीति श्रुतम् ।

<sup>3</sup>ध्यानोपासनमासीनैः कार्यमिति विशेषः सर्वेषामपि सम । तेनेत्य कृतेनोपास-नेन ब्रह्मशब्दितो विध्णुस्तेषामपरोक्षता याति । यत्तदुत्तरोत्तर सविशेषमुक्तम-परोक्षश्चान तदनेन जायत इत्यर्षः ॥ ० ॥ १ – ४ ॥ ० ॥

<sup>1</sup> आमोक्षादिनि वदता नित्यमिति भाष्यपदेनैव "आ प्रयाणात् तत्रापि हि दृष्टम्" (४११२) इति चतुर्थमप्यधिकरण व्याख्यातमिति सूचि-तम् । "यावन्नारायण प्रति प्रयाणात्मको मोक्षस्तावदुपासनादि कार्यम्" इति हि तत्त्वदीपिका ।

<sup>2 &</sup>quot;आदित्यादिमनयस्वाङ्ग उपपत्ते" (४१६) इति चतुर्थमपि सूत्र भाष्येण सङ्गमयति – अपिशब्दादिति । अपिशब्दस्येतिशिरसि योजनेन लब्धोऽयमर्थं – इत्यप्युपासन कार्योमिति । शक्यमन्यथाऽपि व्याख्यातु विनैव पदच्युतिमपिपदस्येत्याह् – स विब्जुरित्यादि । तथेति श्रवणाद् यथेति लम्यते । यथेत्यानुरूप्येऽनितक्रमे च वर्तते । य क्रममनुसृत्य सृष्टिः "चक्षो सूर्यो अजायत" इत्यादि तस्मिन्नेवाङ्गे तस्य लय इत्यादि ।

<sup>3</sup> भाष्ये उपासनमिति सर्वेषामुपपन्नमासनम्, तेन तृतीयमप्यधिकरण् व्याख्यातिमित्याह – घ्यानेत्यादि । "आसीन सम्भवात्" (४१७) इत्यादि चतु सूत्र चैतदिकिरणम् । "स्मरणोपासन चैव घ्यानात्मकमिति द्विषा । स्मरण मर्वेदा योग्य घ्यानोपासनमासने" इति च भाष्ये स्मृति ।

१ "कदाचिदुप – " क

२ "-पास्य सिद्धचित" क

<sup>🧣 &</sup>quot;-- यैव तावत्सिद्धि" क

एव साधनशेषो । नि शेषोऽप्युक्तः । अयेदानीं तज्ज्ञान उदितमात्रे भवत् फलमुच्यते । "तदिष्यम उत्तरपूर्वीघयोरञ्लेषविनाशौ तद्वघपदेशात्" (४.११३),
"अनारब्धकार्ये एव तु पूर्वे तदवधेः" (४.१.१६.), "अतोऽन्यदपीत्येकषामुभयो " (४.१.१७.) इत्यादीनि व्याख्याति — "प्रारब्धकर्मणोऽन्यस्य
ज्ञानेन स्यान् परिक्षयः । अनिष्टस्योभयस्यापि सर्वस्य" इति ।
उवतोषासनेन अह्मदृशा यदेतत् प्रारब्धफलमधं पुण्यं वा कर्म तस्मादन्यस्य
कर्मण पुण्यपापोभयस्याप्यनिष्टस्य ब्रह्मदृष्टचैव नाश स्यात् । तथाऽप्यनादिकालकृतस्यात्यन्तानन्तकर्मण सर्वनाशो न प्राप्यत इत्याशङ्कापरिहाराष्टै "सर्वस्य" इत्युक्ति । 'ज्ञानोत्तरकालीनस्य' तदुभयस्यानिष्टस्याइलेषोऽपि
स्यादित्यपिशद्याः ।

<sup>3</sup> अथवा, यत्तिबिष्टापूर्तव्यतिरिक्तत्वादिप्रयत्वाच्चानिष्टशब्दितमघं ज्ञानादुत्तरं

<sup>1 &</sup>quot;तदिधगमे –" इत्येक पञ्चममधिकरणम् । "अनारव्यकार्ये –" इति सप्तमम् । "अतोऽन्यदिप –" इति नवमम् । प्रारव्यकर्मणोऽन्यस्येति सप्तमाधिकरणार्थं । ज्ञानेन स्थात् परिक्षय इति पञ्चमार्थं । उभयस्यापीति नवमार्थं । अनिप्टस्येति विशेषणादिदमुच्यते – यदिग्नहोत्रादिकमिष्ट मोक्षे ज्ञानकार्योनन्दानुभविद्योधयेति न तस्यात्र्येषविनाशाविति । "ज्ञानादेवापवर्गस्तथाऽपि यथायया कर्मं कुक्ते तथातथाऽिवको भविति" इति ह्युक्तम् । तथाचाप्टममप्यधिकरण सगृहीनम् ।

<sup>2</sup> परिक्षयोऽपि स्यात् । अपिनाऽश्लेषोऽपि स्यादित्याह् – ज्ञानेत्यादि ।

उ परिक्षयपदेनैवोभयसग्रहसम्भवे किमिपनाऽऽवृत्तेन? तर्हि तथैवार्थे स्यादि-त्याह – अथवेति ।

१ "साधनविशेषो – "क ख ग

२ "ज्ञानादेव" क, "ज्ञानेनैव" ग

३ " – नेन यदेतद् ब्रह्मदृशा प्रार – "ग

४ " – शङ्कानिवृत्त्यर्थम्" क

५ "- कालीनस्यानिष्ट - " ख

पूर्वं च तदघस्योभयस्यापि । जानेनंव परिक्षय स्यात् । परिक्षयो नामोत्तराघस्य परितोऽपगमात् कर्तयंतङ्गः । पूर्वस्य भरमोभाव इत्युभयथाऽपि स्यात् । अथोत्त-रस्य परितोऽभावः पूर्वस्य क्षयस्वेत्युभयसमुच्चयो वा परिक्षयः । विश्वादिन-च्छाविषयस्वादिनस्य भूर्वोत्तरपुण्यस्योभयस्यापि कर्तृरपगम व्षव परिक्षयः । किञ्ज, उत्तराघविवक्षाया परिवादिषु द्विषत्सु स्वस्मादपगमः परिक्षयो नाम । पुण्यविवक्षायां परिवारेषु सुद्वत्स्वि विशेषः ।

किमेतत्वूर्वमृत्तर वा पुण्यमनिष्टम्? न तावत् पूर्वम् । "सर्विपेक्षा –" (३४. २६) इति विषे । नाप्युत्तरम् । अग्निहोत्राविसूत्रविरोधात् । तस्मादमीष्टमेव पुण्यं सर्वमपीति चेत्, सत्यमकाम्यम् । काम्यमपि किश्वित् पुनरार्जने भोजने वा सावसर चेत् तविच्छायामिष्टम् । नो चेत् तविच्छम् । स्वाजित-महासुक्ष अप्रतिवन्धकत्वात् । नष्टि स्वालम्बुद्धिगोचरमुखे सुसाधिते सत्यिप पुनरार्जनेच्छा जायते । नैरवकाश्यात् । नापि म्यूनभोगेच्छा, पूर्णं सौलम्यात् । अतोऽनिष्टत्वात् क्षीयत एव तावृत्र पुण्यमपि पापवत् । तस्मादेतद्विद्यक्षयैव

शिक्षातुर्गिनवासे गतौ च वर्तते । तत् क्षयो नामापगम । स च द्विविध । परिवादिष्वपगम , परिवारेषु चेति । तथाच श्रुति — "सुह्र साधुकृत्याम्, द्विषन्त पापकृत्याम्," इति । तदुभयसग्रहायोपसगंयोजनिमत्याह — पश्चादित्यादि । तथाच परिक्षयपदेन च अतोऽन्यदित्यादिननममधिकरण व्याख्यातम् । अत्र "उभयस्यापि" इत्यपिशब्देन अनिष्टस्यापक्षय इव पुण्यस्य वृद्धिरिष भवतीति गम्यते ज्ञानेनैव । तेन "यदेव विद्ययेति हि" (४११८) इति दशम चाधिकरण सगृहीतम् । तथाच श्रुति — "यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तर भवति" इति ।

१ "तदघस्य पूर्वस्यापि" क

२ "कर्तुरसङ्गएव" ग

३ " – महत्सुख – ख

४ "पूर्णस्य सौल – " क

"उभयस्यापि" इत्युक्तम् । ¹अपिशब्दाद् ब्रह्मद्विषां पुण्यस्यापि तद्वत् परिक्षयः स्यात् ॥ ॥ ० ॥ १–१० ॥ ० ॥

प्रारच्यकर्मक्षयः कथमित्यत आह — 2"भोगेन त्वितरे क्षपयित्वाऽथ सम्पत्त्यते" (४ १.१६.) इति १ सूत्रम् । "अन्यस्य भोगतः" इति । ज्ञानस्वभावादेव परिक्षयिण उक्तादन्यस्य प्रारच्यकर्मण पुण्यादेरनिष्टत्वेऽपि भोगादेव परिक्षयः स्यात् । अनारच्येष्टशुभसद्भावे पुनरारस्य भुक्तवैवास्यापि क्षपणम् । नो चेत् प्रारच्यस्य भोगत इत्येव वक्तव्यत्वात्, तत्क्षपणस्य गत्यन्तरानुक्तेश्च । अत्र परिक्षयः शोषणमत्पीकार इत्युपमर्दोऽप्युक्त एव स्यात् । भोगोपमर्दास्य तत्क्षपणमित्यर्थः । उपमर्दे भोगलाघवमघादेः, नो चेत् कृत्स्नभोग इत्येव विशेषः । सर्वया तत् क्षपयित्वा हि ब्रह्म सम्पत्स्यते ।

एवं सर्वकर्मक्षयवचनात् पादार्थनिगमनं च कृतं भवति ॥ ० ॥ ११ ॥ ० ॥ ० ॥

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्थाघ्यायस्य प्रथम पाद

अथचार्थान्तरमप्याह - अपिशब्दादित्यादि । एतेन "इतरस्याप्येवमसश्लेष पाते तु" (४११४) इति षष्ठमप्यधिकरण समृह्वादि ।

<sup>2 &</sup>quot;भोगेन - " इत्यन्तिममेकादशमधिकरणम् ।

उ एतेन "उपमर्द च" (३४१६) इति तृतीयस्य चतुर्ये तृतीयाधिकरणस्य तृतीय सूत्र च कटाक्षयति । "आत्मानमभिपश्योपमृद्य पुण्य च पाप च काममाचरन्तो ब्रह्मानुब्रजन्ति" इति च तुरश्रतिर्भाष्ये ।

१ "इति । "अन्यस्य – " क

२ "सम्पद्यते" क खग

#### ॥ चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

व्या। यथोक्तानिष्टकर्मक्षयिणां ज्ञानिना देहमोक्षोऽस्मिन् पाद उच्यते ।

"बाइमनिस दर्शनाच्छब्दाच्य" (४२१.), "अत एव च सर्वाण्यनु" (४२ २.), "तन्मन. प्राण उत्तरात्" (४.२३) इत्यादीन्युत्तरोत्तरप्रवेशसूत्राणि व्याख्याति — "उत्तरेषूत्तरेष्वेच यावद् वायुं विमुक्तिगा । प्रविद्य मुञ्जते भोगांस्तद्नत्वर्वहिरेच चा" इति । जीवन्म् क्ति प्रागेव गतवन्तो देवा विशिष्टामिष मृक्ति गच्छन्तः परान्तकाल उत्तरेषूत्तरेषु स्वस्वविम्बभूतेष्वेच² देवेषु प्रविश्य स्व स्व लिङ्गदेहं तत्र क्षपयित्वा चिदानन्दात्मकदेहेन तांस्ता-नमीष्टभोगान् मृञ्जते । यावद् वायुं प्रविश्वान्ति तावदन्तश्चायं प्रवेशः । नातोऽधिकः । नहि ततोऽधिकोऽधिकारी कोऽप्यस्तिः । इयदेवत्यामननात् । तस्मात् तत्तद्दारेण व तमेव प्रविश्य मृञ्जते । नच तत्प्रवेश विना तत्त्वयेषा भोगः सम्भवति । लिङ्गभङ्गसापेक्षत्वात् । अतस्तदनन्तरमेव भोग इति नियमः ।

<sup>1 &</sup>quot;वाडमनिस –" इति प्रथममिबकरणम् । "अत एव –" इति द्वितीयम् । "तन्मन –" इत्येक तृतीयम् । आदिपदेन "भूतेषु तच्श्रुते" (४२४) इति पश्चमम्, "नैकस्मिन् दर्शयतो हि" (४२६) इति षष्ठम्, "तानि परे तथाह्याह" (४२१४) इति नयम चाधिकरण सगृह्णाति ।

<sup>2 &</sup>quot;बिम्चे लयो यन्नियतरच मुक्ती चिदात्मना तब्रशता च सर्वदा" इति चामुख्याख्यानम् । "भूतेषु देवा विलीयन्ते" इति च श्रुति । "पृथिव्या-मुभवो विलीयन्ते वरुणेऽदिवनावग्नावग्नयो वायाविन्द्र सोम आदित्या

१ "याबद्वायु" कख

२ "कोऽप्यधिविद्यते।" क

३ ''तस्मात् तद्द्वारेण''क खघ

अय विकल्पः - तदन्त स्थित्वा, तद्विहिनिर्गत्य वेति? उभययाऽपि, "तदन्त-वृंहिरेव वा" इति । पुनर्राप, वाशव्दादेवशब्दाच्च पुनश्चाय नियम - प्रलये सर्वेषामप्यन्तरेव स्थितिः । पुनः सृष्टौ केषाश्विद् बहिरेवेति । पुनर्राप वा-शब्दान् सृष्टिकाले केषाश्विदन्तर्वा बहिर्वा इति च विकल्पो भवति ।। ० ।। ।। १-३ ।। ० ।। १ ।। ६ ।। ० ।।

एव चेत् सर्वाधिको वायु कथ भुंतत इत्यत आह — 1 "सोऽघ्यक्षे तदुपगमाविम्यः" (४२.४) इति सूत्रम्। "वायुर्विष्णुं प्रविद्यैव" इति। अयं भावः — सोऽयं वायुक्षिक्तो विरिन्धः व क्षेत्रक्षेति

बृहस्पितिरित्याकाण एव साध्या विलीयन्ते" इति महोपितयत् । अत्र अग्नय इत्यिग्नपुत्रा । चतुर्वेदशिखा च — "मृत्यव पृथिव्या वरुण आपोऽग्न- यस्तोजिस मस्तो मास्त आकाणे विनायका विलीयन्ते" इति । वायौ मास्त इति च प्रधानवायौ । "प्रधानवायुस्त्विह वायुनामा" इति ख्रानु व्याख्यायाम् । मस्त इति भूतवायव । इन्द्र सोम आदित्यो बृहस्पिति-रित्यादय क्रमण प्रधानवायौ । क्रमण्चानुव्याख्याने —

"सोमस्तु वारीशयुतोऽनिरद्ध विशत्यसो काममसी च वारणीम् । मा शेपदेव स गिर च सैव वायु विशत्यञ्ज इतीह निर्णय " (४२१२३) इति, "सूर्योऽग्नियुक्तो गुरुमाप्य तेन शक सहैनेन सुपर्णपत्नीम् । तया सुपर्ण सह तेन वाणी ब्रह्माणमेतद्गत एव याति" (४२१२६) इति च । विनायका इति विनायकपुत्रा । अग्नय इतिवत् ।

<sup>1 &</sup>quot;सोऽध्यक्षे - " इति चतुर्थमधिकरणम् ।

<sup>2</sup> एतदप्यक्तम् — "उमागिरीशाविष भारतीरा-विति स्म वाग् वेदगता ब्रवीति ।

1

अहीन्द्रपत्नीमहिप विरिञ्च-पत्नी विरिञ्च च विमुक्तिकालें''(अनु ४२ १२८ ) इति । "न भारती मेऽङ्ग मृषोपलक्यते न कहिंचिन्मे मनसो मृषागित ।

न में हृषीकाणि पतन्त्यसत्पये यन्मे हृदौत्कण्ठचवता धृतो हरि"

इति नारद प्रति ब्रह्मवचन भागवते ।

2 "वायुमादाय सा देवी याति विष्णु परात् परम् । द्वारमात्रा तु सा देवी वायुप्राप्यो जनार्दन " इति सत्तत्त्ववचनात् । अयमेवकारार्षं । विष्णावेव प्रवेश । न पुना रमायाम् । सा तु द्वारमात्रमिति । अत्र मुक्तेभींगस्य च वायुपर्यन्तत्वकथनाद् रमाया नित्यमुक्तवेन परमपुरुषसाम्यम्, विष्णु-

१ "-- रस्य मुख्ये - " क

२ "शक्यते।" क

३ "तत्र पुमन्तर–" घ

४ "- वोक्तेः । सोऽयम्" क ख ग

४ "रूपान्तरे स्थित्वोप ~ " क

"अविभागो वचनात्" (४.२.१६) इति सुत्रम् । "भोगद्देचेवोत्तरोत्तरम्" इति । उक्तप्रकारेण भगवन्त प्रविष्टाना तत्कामसङ्कृत्यापेक्षया सत्यकाम-सङ्कृत्यानां च सतामेतेषा योऽसौ पूर्ववाक्ये भुञ्जत इति सामान्योक्तो भोगः सोऽयमुक्तप्रका इत्तरोत्तरमधिकाधिक एव भवति । चशब्दात् सत्यकामत्वाद्यपि तथा । नच तेषामुक्तगुणतारतम्ये साम्यवाक्यविरोधः शङ्क्य । दोषाभावसाम्यस्याम्युपगतत्वात् ॥ ०॥ १०॥ ०॥

<sup>24</sup>'तदोकोऽग्रज्वलनम् –" (४.२.१७.) इत्यादिकमधिकरणम् । "उत्क्रम्य मानुषा मुक्तिं यान्ति" इति । मुक्तिकालात् प्रागेव कदाचिन्मानुषलोके जाता देवाश्चात्र मानुषशब्देनोच्यन्ते । न केवलं मनुष्यचेतनाः । ते तावदुभयेऽपि ज्ञानसामर्थ्यात् <sup>3</sup>स्वसुषुम्नयाऽकंतुषुम्न³मनुसुत्य स्वदेहादुत्कम्य तन्मुक्तिः

मेवेति तस्या प्रवेशद्वारत्वमात्रकथनेनावरत्व च कथितम् । तेन "समना चामृत्युपक्रमादमृतत्व चानुपोष्य" (४२७) इति सप्तममिषकरणम्, "तदापीते ससारव्यपदेशात्" (४२ -) इत्यादि सप्तसूत्र (--१४) अष्टम चाधिकरणमुपसगृहीतम् । "मत्त्यकूर्मवराहाद्या समा विष्णोरसे-दत । ब्रह्मादास्त्वसमा प्रोक्ता प्रकृतिक्च समासमा" इति हि स्मृति ।

<sup>1 &</sup>quot;अविभाग - " इति दशममधिकरणम् ।

<sup>2 &</sup>quot;तदोकोऽग्रज्वलन तत्प्रकाशितद्वारो विद्यासामर्थ्यात् तच्छेषगत्यनुस्मृति-योगाच्च हार्बानुगृहीत शताधिकया" (४२१७) इत्यारम्य आपादान्त षट् सूत्राणि (१७-२२) एकमेकादशमधिकरणम् ।

<sup>3</sup> तथाहि श्रुति — "सहस्र वा आदित्यस्य रश्मय आसु नाडीष्ट्राततास्तत्र श्वेत सुषुम्नो ब्रह्मयान सुषुम्नायामाततस्तत्प्रकाशेनैष निर्गच्छिति" इति ।

१ "-कमादिधक एव भवति च।" ख-

२ " – त्तरमधिक एवं" क घ

३ " – सुषुम्नामनु – " ख. ग

यान्ति । उत्कान्त्येव देहमुक्तिः यान्तीत्यभिप्रायः । अस्माच्च देशाबुत्कम्य अचिरादिमार्गेण गत्वा ब्रह्मलोकप्राप्तिरूपां च मुक्ति यान्ति । मोचकत्वान्मुक्ति-इव्दित ब्रह्मापि यान्ति ।

एवं स्यूलदेहिना मनुष्याणा तत उत्कान्त्यैव तन्मुक्ताबुक्ताया सूक्पदेहिना देवानां देहस्य का गतिरित्यत आह् — "देहश्चयात् सुराः" इति । (प्रवे °)ष्टारः सुराः प्रदेश्ययु देवेषु स्वदेहस्य क्षयात् तन्मुक्ति यान्तीति । देवतादेहः अयेशकाले क्षीयते । मनुष्यचेतनाश्च प्रागेवोत्कस्य ब्रह्मलोकं गताः कथिन्नत् सुर-शब्देनोच्यन्ते । तस्मात् तेषामपि लिङ्गभङ्गो विम्बदेवप्रवेशादिति सिद्धम् ।। ।। ।। ११ ।। ०।। ०।। ११ ।। ०।। ०।।

इति श्रीमदानन्दतीर्थंभगवत्पादविर्ज्वतस्य श्रीक्षह्मपूत्रसग्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्याध्यायस्य द्वितीय पाद

<sup>1</sup> दु खप्रहाणेन सुष्ठुरमणयोगादेवेत्यर्थं । स्डमपहाय योगमात्राश्रयणात् कथित्वत् ।

१ "देहमोक्षम्" घ

२ कोशेषु लुप्तम्।

३ "-देहा" ल ग

४ "क्षीयन्ते" ख. ग

#### ॥ चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः॥

ॐ।। उत्कान्ताना मार्गस्तद्गम्य चास्मिन् पाद उच्यते ।

"अर्चिरादिना तत्प्रथिते" (४.३१) इत्यारम्य "बैद्युतेनैव ततस्तच्छतेः" (४३६) इत्यन्तानि मार्गसूत्राणि, "पर जैमिनिर्मुख्यत्वात्" (४.३.१२.), "अप्रतीकालम्बनान् नयतीति बादरायण उभयथा च दोषात् तत्स्तुद्रच" (४.३.११), "कार्यं वादरिरस्य गत्युपपत्तः" (४३.७.), "कार्यात्यये तद्य्यक्षेण सहातः परमभिधानात्" (४.३१०.) इत्यादीनि गम्यसूत्राणि चेति पादपरि पिठतानि सर्वाणि व्याख्याति — "अर्चिरादि पथा वायुं प्राप्य तेन जनार्द्नम् । यान्त्युत्तमा नरोच्चाद्या ब्रह्मळोकात् सहासुना" इति । अय भावः – अतीतपादे सर्वेषामप्यधिकारिणा स्थुत्वेहादुत्कमण-

<sup>1 &</sup>quot;आंचरादिना —" इति प्रथममधिकरणम् । "वैद्युतेन —" इति पश्चमम् । मध्ये च "वायुशब्दादिवशेषिवशेषाम्याम्" (४३२) इति द्वितीयम् । "तिटितोऽिष वरुण सम्बन्धात्" (४३३) इति तृतीयम् । "आतिवाहिक-स्तिल्लञ्जात्" (४३४) इत्यादि द्वे सृत्रे चतुर्थमधिकरणम् । एतानि पश्च गतिप्रकारप्रतिपादकानि । "कार्यं बादिरस्य गत्युपपत्ते" (४३७) इत्यारम्य "विशेष च दर्शयति" (४३१६) इति यावत् आपादान्त दश्च सृत्राण्येक षष्टमधिकरण गम्यप्रतिपादकम् ।

<sup>2</sup> येषामिंचरादिपथचलन बिहित तेषा सर्वेषामित्युपस्कर्तव्यम् । अन्यथा स्विबन्वेषु देहलये गितिकमानवसरात ।

१ "पादपठितानि" घ

मस्तीत्युक्तम् । ते चात्र व्याप्तिदृष्टयोऽव्याप्तिदृष्टयश्चेति द्विविधाः । तत्र व्याप्तिदृष्टयस्तु । ऋषिगन्धर्वप्रवरपूर्वका देवपर्यन्ता उच्यन्ते । अव्याप्ति- वृष्ट्यो मनुष्योत्तमाद्या ऋषिगन्धर्वान्ता एव । उत्तमा अधमाव्चेति यावत् । ते तावदुभयेऽपि अन्वरादिना पया ऊर्ध्यं गत्वाऽन्ततः । विद्युत्पतिमेव पर वायुं प्राप्नुवित्ति । ततस्तेनैव गमयित्रा ब्रह्मास्यं गम्यं यान्तीत्येतावत् समम् । वेतत्र विद्योप्ति पर उत्तमाः साक्षात् परमेव ब्रह्म जनार्दनं प्रथमत एव यान्ति । अन्ये नरोत्तमपूर्वकाः कार्यमेव ब्रह्म चतुर्मुख तत्काले यान्ति । तत्र अ पुनर्यावद्बह्मलय स्थित्वा तत्लोकादमुना ब्रह्मणा सह गच्छन्तस्त जनार्दनमिय यान्तीत्येव विशेषः ।

4"अचिरादि" इति क्रियाविशेषणम् । तदादिप्रयितेन पथेत्यर्थः । तत्राऽदि-शब्द<sup>४</sup>परिगृहोतास्वाऽतिवाहिकाद्या विद्यन्ते । तयाहि ब्रह्मतर्के –

<sup>1</sup> एतेन "अप्रतीकालम्बनान् –" इत्यादिसूत्रप्रस्तुत प्रमेयजातमाह् । "अप्रतीका देवतास्तु ऋषीणा शतमेव च । राज्ञा च शतमुद्दिष्ट गन्धवादि-शत तथा । एतेऽधिकारिणो व्याप्तिदर्शनेऽन्ये नतु क्वचित्" इति भाष्ये गारुव्वचनम् ।

<sup>2</sup> एतेन प्रथमे चत्वारो नया सगृहीता । मूले तेनैति सब्यवच्छेदम् । तेन "वैद्युतेनैव – " इति पश्चमोऽपि नय सुसग्रह इत्याह – तत इत्यादि ।

<sup>3</sup> तत्र विशेष इत्यादि षष्ठाधिकरणानुसरणम् ।

<sup>4</sup> अचिरादिपथिति कथम्? समासजमितियमिति वदन्ति । तेन "ऋक्पूर्प्यू प्याम —" इति न प्रसरतीति भवति । नैतद् भवति । 'पथो विभाषा'' इति पृथग् योगात् । किं तेन? तेनेद गम्यते – नञ्समास एव पथो विभाषेति

१ "-द्ष्टय ऋषि-" क

२ "गत्वा तत" ग.

३ "तत्र याव – " क

४ "- शब्दगृही - " क

"उत्कान्तस्तु क्षरीरात् स्वाद् गच्छत्यांचयमेव तु । ततो हि वायोः पुत्र च योऽसौ नाम्नाऽऽतिवाहिकः । ततोऽह पूर्वपक्षं चाप्युदक् सवत्सर तथा । तिटतं वरुणं चैव प्रचाप सूर्यमेव च । सोमं चैदवानर चेन्द्र ध्रुव देवीं दिवं तथा । ततो वायु पर प्राप्य तेनैति पुरुषोत्तसम्" इति ।। ० ।। १-६ ॥०।।

> डित श्रीमदानन्दतीर्थंभगवत्पादिवरचितन्स्य श्रीब्रह्मसूत्रसग्रहभाप्यस्य टीकाया त्रैविकमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्थाघ्यायस्य तृतीय पाद

योग पृथगिक्रयतेति । नैतद् गम्यत यदृषिप्रयोगसिद्धचर्थमाह हि — आगमजमनित्यमिति, समासजमनित्यमिति । अथापि तुष्यतु भवान्, समाधानान्तरमुच्यते – 'अचिरादि' इति क्रियाविशेषणम् ।

<sup>1</sup> तदय सर्वोऽपि पादार्थों ब्रह्मतर्के त्रिभि श्लोकै समाम्नात । अत्र भाष्ये चैकेन निर्वेद्ध ।

## ॥ चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः गादः ॥

ॐ।। उक्तप्रकारेण मुक्तानां तदुभयेषा भोगमाहास्मिन् पादे ।

"सम्पद्याविहाय स्वेन शब्दात्" (४.४.१), "सञ्जूल्यावेय च तच्श्रते." (४.४ द.), "ब्राह्मेण जैमिनिश्चरम्यासाविष्य" (४४ १), "जितिसात्रेण तदात्मकत्वावित्यौड्लोमिः" (४४ ६), "प्रदीपवदावेशस्त्वया हि दर्शयित" (४.४ १५), "जगद्वचापारवर्जम्" (४.४ १७.), "अत एव चानन्याधिपति." (४.४ ६), "स्थितिसाह दर्शयतश्चैवं प्रत्यक्षानुमाने" (४४ २१), "भोग-मात्रसाम्यलिङ्गाच्च" (४.४.२२.), "अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात्" (४.४.२३) इत्येतानि तदन्तरितानि च सुत्राणि व्याख्याति—

"वथासङ्करपमोगाइच चिदानन्दरारीरिणः। जगत्स्पृष्ट्यादिविषयं महासामर्थ्यमण्यते। यथेष्टराक्तिमन्तरच विना स्वाभाविकोत्तमान्। अनन्यवरागाइचैव वृद्धिहासविवर्जिताः। दु खादिरहिता नित्य मोदन्तेऽविरतं सुखस्" इति।

<sup>1</sup> भाष्ये यथा विशेषणान्युपात्ताति तेनैव क्रमेण सूत्राण्यत्वादाधिकरणकममिवविक्तित्वा – सम्पद्येत्यादि । अय चात्राधिकरणप्रकम – "सम्पद्य –"
इत्यादि त्रिस्त्र प्रथमाधिकरणम् (१-३) । तदेतद्व्यास्थातम् –
यथासङ्कुल्मभोगास्च । "यथाकाम सर्वात् कामाननुभवित्" इति सौषणंश्रुति ॥ ० ॥ "अविभागेन दृष्टत्वात्" (४.४४) इति द्वितीयमधिकरणम् । एतदिष 'सहामुना' इति पुरैव व्यास्थातम् । "सोऽस्तृते सर्वान्
कामान्त्सह ब्रह्मणा" इति श्रुति । अत्रार्थे अमुनेति परमात्मता ॥ ० ॥
"बाह्मोण –" इत्यादि त्रिस्त्र तृतीयमधिकरणम् (४-७) । तदेतद

अत्रायमभिसन्यः – उक्तप्रकारेण भगवन्त नारायणं सम्पद्यानादिससारसागरा-न्मुक्ता अविहायैव हरिमविरत सुखं मोदन्ते । <sup>1</sup>यथाकाम रमन्ते, यथाकाम-मृपरमन्ते । तत्रोभयत्रापि सुखमेव । यथाकामत्वात् । नचैतेषा<sup>९ ३</sup>भोगस्तदा-

व्याख्यातम् – चिदानन्दगरीरिण । "मत्यं देह परित्यज्य चितिमात्रात्म-देहिन " इत्याद्या स्मृतिरेनदेवाऽह ॥ ० ॥ "मङ्कल्पादेव – " इत्यप्टम मूत्र चतुर्थमधिकरणम् । एतदपि निगदव्यास्थातम् – यथाम इत्प-भोगाश्च । "स यदि पितृलोककामो भवति सङ्कल्पादेवास्य पितर समुत्तिष्ठन्ति" इत्यादिश्रुते ।। ० ।। "अत एवच - " डत्यादि नवम पञ्चमम् । तदेतद् व्याख्यातम् – अनन्यवशयाश्चैव विना स्वाभाविकोत्त-मान् । "परमोऽधिपतिस्तेषा विष्णुरेव न सशय । तत प्राणादिनामान्ता सर्वेऽपि पतय कमात्" इति स्मर्यते च ।। ० ।। "अभाव बादिरराह ह्येवम्" (४४१०) इत्यादि सप्त सूत्राणि (१०-१६) षप्ठमधि-करणम् । एतदप्युक्तमेव – दु खादिरहिता चिदानन्दशरीरिण । इद-मूपरिष्टाट् व्याख्यास्यते चिदचिच्छरीरपरतया ॥ ० ॥ "जगद्वचापार-वर्जम्" इत्यादि चत्वारि सूत्राणि (१७-२०) सप्तमम् । एतदुक्तम् -जगत्सृष्टचादिविषय महामामर्थ्यमप्यृते यथेप्टशक्तिमन्तश्च ॥ ० ॥ "स्थितिमाह – " इत्यादि द्वे सूत्रे अष्टमम् । एतद् व्याख्यातम् – वृद्धिह्नास-विवर्जिता । "न ह्रसते न वर्द्धते" इति श्रुति । "न हीयते यत्र गत्वा यत्र गत्वा न वर्धते" इतीतिहास ।। ० ।। "अनावृत्ति शव्दादनावृत्ति शव्दात्" इति नवममधिकरणम् । तदेतदुक्तम् – नित्य मोदन्तेऽविरत सुखम् । "नच पुनरावर्तते नच पुनरावर्तते", "सर्वान् कामानाप्त्वाऽमृत समभवत् समभवत्'' इत्याद्या श्रुतय ।। ० ।।

1 तदनेन "यथाकाम रमते यथाकाममुपरमते" इति श्रुतिवचन स्मारयित । तदेतत् सूत्रे "भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच्च" इत्युक्तम् ।

१ "नचैते भोगा - " क

२ "भोगास्तदा - "कखग

तदोत्साहसाध्य <sup>१</sup> । किन्तु यथासङ्करूप<sup>२</sup> एव । योयो भोगस्तैरिष्यते स सङ्करूपादेव समृत्तिष्ठति, प्रत्यत्ममक्तत्वाऽपीत्पर्यः । चशब्दोऽवधारणे ।

नच तेषा भोगस्यैवासम्भव , शरीरराहित्यादिति बाच्यम् । यतिश्चदानन्व-सन्दोहात्मकस्य ब्रह्मणस्तादृशमेव शरीरमेतेषा स्वभोगायतनमविरोधेन सम्भवति<sup>2</sup>। अपिच, ततः पृथाये चिदानन्दात्मक स्वश्नरीरं च तेषां सर्वेषामस्ति । तेनैव, अन्येनापि वा भुञ्जते । उभयथा च श्रृत्युक्तेः ।

<sup>3</sup>अचिच्छरीरमपि<sup>3</sup> किञ्चित् तेजिष्ठं सुखैकायतन स्वेष्टत्वेन<sup>४</sup> प्रवेष्टु शक्यम् ।

<sup>1 &</sup>quot;भोगेष्टौ भोगे तदनिष्टाव्यरमे च न प्रयत्नापेक्षा" इति हि तत्त्वदीपिका ।

<sup>2</sup> चिदानन्दो हि भगवान् । यत् तस्य शरीर तविष चिदानन्दावेव । तेन चिदानन्दारोरेण शरीरिणो मुक्ता चिदानन्दशरीरिण । स्वयमेव च चिदानन्दार्थभश्वशरीरा चिदानन्दशरीरिण । एतेन "ब्राह्मोण जैमिनि –", "चितिमात्रेण—" इति सूत्रे व्याख्याते । अत एवोभयाम्नानात् "एवमप्युपन्यासात् पूर्वभावादिवरोध बादरायण" (४४७) इत्यिण सूत्र सगृहोत्मेव ।

<sup>3</sup> अयेदानी "भाव जैमिनिर्विकल्पाम्नानात्" (४४११) इत्यपि सूत्रमनेनैव भाष्यपदेन व्याचिख्यासदाचार्य इत्याह — अचिच्छरीरमि । शरीरिमित जड विवक्ष्यते । चिदिति विकल्पाम्नानम् । तच्च केवल-मानन्दार्थम् । न ससार इव दु सभोगाय च । "ज्योतपैव रूपेण चिता वाऽचिता वा" इति विकल्पमाम्नाय "आनन्दी होवैष भवति नानानन्द किंचुपस्पृशति" इति व्यवच्छेदात् । एतेनैव "द्वादशाहवदुभयविध वादरायणोऽत " (४४१२) इत्यपि समग्राहि ।

१ "साध्या।" क खग

२ "-सङ्कल्या एव" क ख ग

३ " - मपि यत्किञ्चित् तन्निष्ठम्" क

४ "स्वेष्टत्वे प्रवेष्टुम्" घ

ग एतेन "तन्वभावे सन्ध्यवद्युपपत्ते" (४४१३), "भावे जाग्रद्वत्" (४४१४) इति सूत्रे मनसि करोति ।

<sup>2</sup> तदनेन "प्रदीपवत् – " इत्यादि विवृतम् । दीपिकाया सम्भवदिष कार्ण्यः यथा न प्रदीपो भुक्त इति ।

<sup>3 &</sup>quot;विकारावित च तथाहि दर्शयित" (४४२०) इति सूत्रमेतेन व्याख्या-

१ "नान्यथा । तथाच" घ

 <sup>&</sup>quot;योजना । चिद्रूपा अपि आनन्दिविशेषभोगार्थ जडशरीरिणोऽपि कदाचिद् भवन्तीति । एतद्भावा – " क ख ग

३ "-त्वेन योग्यत्वात्" इति कोशेषु पठधते । "अयोग्यत्वात्" इति भाव्ये प्रमादलिखितमिति भाति ।

४ "नचायोग्य विमु – " क "नचायोग्यमपि मुक्ता – " घ

विमुक्ता इच्छिन्ति । निर्दोधत्वनियमात् । मनोदोषादेव ह्ययोग्यमिच्छन्तो हन्यन्ते । तस्मात् तदुनयमृतेऽपि यदात्मयोग्य सामर्थ्ये शुभाशुभयोर्मोजन-वर्जनादौ निर्विघनकरत्वादिना निर्वाहकं स्यात् तदेवात्राभिष्रेयत इति नाति-प्रसङ्ग ।

नच मुक्तानामन्येऽधिपतयो भवन्ति, अनिष्टत्वात् । स्वयमेव स्वाधिपतय इति स्ववशागं एव । अतः शुभानुभवादेनियमविषर्ययः परतोऽपि नाऽपद्यते । नच वद्वा मुक्ताधिपत्यमहिन्ति, अयोग्यत्वादिति चशब्दार्थं । न तावता नैराधि-पत्यमधिमुक्त्याशङ्क्ष्यम् । योग्यान् विनैवान्याधिपतिनिषेषात् । के तिहि केषां गृरव ? ये येम्य स्वाभविकगुणैक्तमा गुरुपरमगुर्वादय । परमपुरुषो विष्णुश्च ते तेषामधिपतय एव कमाधिका अभिषीयन्ते । । योष्ट्रोरिता शिष्यप्रशिष्याद्यास्त्रणतराः सुरत्वशुरिससुमनोमालभारिण 2 ( सुख्यविदत्तमपि सरामा मोदन्ते । अतस्तान् विनैवान्याधिपतिनिषेधः कृतः ।

तम् । "प्रकृतिविकारजरीराद्यभिमानिषु जन्ममृत्यादिविकारवत्सु ससारिषु व्यापारो मुक्ताना न विद्यते" इति तत्त्वदीपिका ।

<sup>1</sup> भाष्येऽप्येतदुक्तम् – "आचार्याञ्चैव सर्वेऽिप यैर्ज्ञान सुप्रतिष्ठितम्" इति वाराहवचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;इप्टकेपीकामालाना चिततूलभारिषु (पाणि० ६३६५) इति सुमनो-मालभारिण ।

१ ''स्ववशा एव'' क

२ ''केषा दाविपत्य मानुषेषु ये येभ्य '' घ मध्ये अक्षराणि गलितानि।

३ "अधीयन्ते" क ख घ

४ " – सुमनोमनोहारिण " क

५ "सुरामा मो - " ख

नच जीवन्मुक्ताविव । मुक्ताविप पुनःपुनरुपास्तौ फलस्य वृद्धिः स्यात् । नापि विपर्ययेण हास । विधिनिषेधयोर्मुक्तेब्वदुक्तेरित्येदिभप्रायेण "वृद्धिहास-विवर्जिताः" इत्युक्तम् । वृद्धिहासाभ्या विशेषतो वर्जिताः सामान्यतः सहिता इत्युपसर्गार्थः । तस्मादेव सम्प्राप्तसम्पदा अभाधिकानामध्यिवदेव वृद्धि-हासावितमर्यादौ कदाचिविप न भवेताम् । समर्यादौ तु स्यातामेव । अप्रति-विद्धत्वात् ।

तस्माद् यथायोग्यपरिपूर्णत्वेन सस्थितिरेव मुक्तानामिति नियमः, नच कदाचित् तत. पुनरावर्तन्त इति वक्तुं "नित्यम्" इति विशेषणम् । अविरतमिति चु यावत्सस्थितिनैरन्तर्यमेव भमोदस्य दर्शयति । नत्वनन्तकालीनत्वमित्यपुन-क्तिः ।। १ – ६ ।। ० ।।

<sup>2</sup>डक्तार्थेनिगमनार्थ<sup>°</sup> चैतम्नित्यपदम् । यदेतदध्यायचतुष्टय्यामाऽऽदित आऽन्ता-दुदित सर्वार्थेजात तम्नित्य निर्णीतम्, नतु सन्दिग्धम्, कुत<sup>्</sup> अपरिमितवेद-<sup>६</sup> सिद्धत्वादिति सकलमनाकुलम् ।। ० ।। ० ।।

<sup>1</sup> तथाच भाष्ये – "अवृद्धिह्नामरूपत्व मुक्ताना प्रायिक भवेत् । कादाचि-क्विवशेषस्तु नैव तेषा निर्पिद्धचते" इति कौमै वचनम् ।

<sup>2 &</sup>quot;नित्य सदातन चोक्त नित्य नियत्तमेव च" इति शब्दिनिर्णय मनिम निधायाञ्च – उक्तार्थनिगमनार्थ च ।

१ " -- विव पुन पुनरुपा - " क

२ "-सम्पदा ऋमा-" ख

३ ''अप्रतिषेधात्'' क

४ "- नैरन्तर्यमोदस्य" क ग

४ " - निगमन चैत - "ख

६ " – वेदप्रवाहसिद्ध – " घ

अथेदानीमेव परिसमापित ( ¹सग्र हभाष्य भगवानाचार्य शिष्यशिक्षायै) विज्ञापयश्नात्मकृत स्वस्वामिनि विष्णौ समर्पयत्युत्तरपद्येन । तदुत्तरेण वु प्रत्यावसानेऽपि क्रियासमिभिहारेण तस्मै नमस्क्रियानाचरित ³ —

"पूर्वप्रज्ञेन मुनिना सवैशास्त्रार्थसंत्रहः। कृतोऽय प्रीयतां तेन परमात्मा रमापतिः॥

नमोनमोऽशेषदोषदूरपूर्णगुणात्मने । विरिञ्चशर्षपूर्वेडयवन्द्याय श्रीवराय ते"॥०॥

<sup>1</sup>यस्य त्रिरूपाष्युदितानि वायो-वेदे बलजानवतो बळादौ । दशप्रमत्यास्यतृतीयरूपी संक्षेपभाष्यं कृतवान् रमेशे ।।

सम्प्रीयता तेन कृतेन सोऽय रमापतिर्मे परमेध्ददेव । <sup>2</sup>विरिञ्चवाणीविपवासवाना परात्यराणामपि य परात्मा ।।

<sup>1</sup> षडिभिञ्चरणै प्रथमश्लोकार्थमाह । बळादौ वेदे बळित्थासुक्ते । परमात्मा व्याख्यायते परमेष्टदेव इति ।

<sup>2</sup> द्वितीयपद्यस्योत्तरार्ध विवृण्वन्नेव परमात्मन्नव्यार्थान्तरमाह – विरिञ्चे-त्यादि । शर्व एव शेषो भविष्यन्निति न पृथगुक्त । वासवाानमिति बहुवचनमाद्यर्थे ।

१ ( ) एतावान् भाग कोशेषु लुप्त इत्यर्थानुगुण्याय पूरित ।

२ "- स्वामिनि समर्प-" ख

३ "नमस्त्रिया करोति" ख

<sup>1</sup>अज्ञानहु.खप्रमुखं. समस्तै-दोषैविहीनाय गुणार्णदाय । विरिञ्चहार्वेन्द्रमुखेरपीडच नमोनमः शोरमणाय तुम्यम ।।

<sup>2</sup>सत्सौस्यविज्ञानपुरोगपूर्ण-गुणैकदेहाय पुमर्थदोग्ध्रे । अज्ञोषवन्द्याय विज्ञोषतो मे व्यासाय देवाय नमोनमस्ते ।। ० ।।

<sup>3</sup>आपादतलमस्तिष्क<sup>1</sup> निभृतानन्दिचद्घन । नारायणो रमानाथो रमता मे मनोरथे ॥ १॥

<sup>1</sup> द्वितीयक्लोक कमाद् व्याख्याति – अज्ञानेत्यादि द्वाभ्या क्लोकाभ्याम् । एतत्पक्षे " – दोषदूरपूर्णंगुणात्मन" इत्येक पदम् । विशेषणयो समास । ईडघेति वन्द्यायेति च भिन्ने पदे इति क्वत्वा व्याख्यानम् – विरिश्व-शर्वेन्द्रमुखैरपीडच ।

<sup>2</sup> पूणंगुणात्मने इति भिन्न वा पदिमिति तदर्थमाह् – सत्सौख्येत्यादि । आत्मशब्दो देहवचनश्चात्र भवित । विरिश्वश्चर्यपूर्वेडचवन्द्यायेति समस्त वा पदिमिति तदर्थ निर्मूते – पुमर्थदोग्ध्रे अश्चेषवन्द्याय । विरिश्वादिभिरश्चेष्ठिरीडचैरिप वन्द्याय । इद परात् पराणामिति विश्चेषणात् पूर्वमेव सूचितम् । अश्चेरीडचाय च वन्द्याय च । पुमर्थदोग्धा हि स्तूयते । "वृष्णे चोदस्व सुख्ट्रितम्" इति हि श्रूयते । तदनेन श्लोकेन चतुर्लक्षणस्य शास्त्रस्य सर्वोऽप्ययं सुगृहीतो भवित । तदर्थमेव चैव व्याख्ययम् । वन्द्यायेति भिन्न पदमिति कृत्वा पुनर्योन्तरमाह – विशेषतो मे वन्द्याय व्यासायेति । "जगद्गुष्टणा गुरुमञ्जसैव विशेषतो मे" इति ह्युक्तम् । एतेनान्तेऽपि शास्त्रप्रभवो गुरुरिप प्रणतो भवित ।

<sup>3</sup> इदानी स्वयमन्ते मङ्गलान्याचरित । साक्षात्कृतप्राणप्रमुखावतारश्रीमुख-

१ " -- मस्तिष्कान्तिभृ -- " ग

समुद्गतसच्छास्त्रप्रवचनानुभूतप्रभूतानन्दा पूर्वे स्वगृरूपरमगुरव सुदृढश्रद्ध सभक्त्यादर च यत्मच्छास्त्रमवृणत तदप्युपश्लोकयित महता सरम्भेणेति मञ्जलम् ।

> इमामाचार्यगोविन्द प्रमृष्टा शब्दतीःर्थंत । वितेने विमला व्याख्या विदुषामेव तोषणीम् ।। इत्याचार्यगोविन्दस्य कृतिषु आनन्दमालाटिप्पनी समाप्ता

१ "अमितानन्द – " क २ लुप्ते अक्षरे कोशेषु ।

अक्षराणि तुप्तानि । 'आनन्दरूपी भगवान् रमता चित्तमन्दिरे' इति
पाठयमिवच्छेदाय ।

४ "यस्यानुगा स्युस्त देवम्" ग

विष्णो प्रसादेकबलात् सर्वशास्त्रार्थसग्रहम् । यञ्चकार नमस्तस्मै पूर्णप्रज्ञाय नित्यशः ॥ ८ ॥

यत्त्रसादप्रासारेण दाख्योषेच मे मति.। तट्टीका रचयामास लेशेनापि सुदुष्कराम् ॥ ६ ॥

इमामानन्दमालाख्या स्वरूपानन्दमालिने । दीपमालामिवात्यल्पां जगद्दीपाशुमालिने ।। १० ।।

सुरै. सम्पद्भिरर्च्याय मानुषैरम्बुविष्लुघा । समर्पयाम पूर्णाय विष्णवे सर्वेजिष्णवे ॥ ११ ॥

आ मेरोराऽण्डभाण्डात् सुरवरनिकरास्थानसंस्थानमान्यात् अन्यान्यानेकविद्धत्प्रवरशतशतीकीति <sup>६</sup>कर्पूरपुरात् । आ ग्रन्थादाऽर्द्धवर्णाद् रथचरणधरार्थाद् विशेषे समर्थात् क्वासौ वादीन्द्रसिंह पट्तम उत यः खण्डयेन्मध्वशास्त्रम् ॥ १२ ॥

आ देवादा च मर्त्याद् बहुदिवसमणेः <sup>२</sup> प्रभावा को वा वादीन्द्रोंसह कविकुलतिलक कोऽयवा मध्वशास्त्रे । जल्पे जाञ्चल्यमानो<sup>3</sup>. . . . पक्षपाती जिल्लासुर्ज्ञानसार सकलननृपिबेन्मानुषो वा सयाध्यिम् ।। १३ ।।

आऽब्जोत्थादा प्रघानात् सकलचिदचितो भाविताः सत्पदार्थाः क्षुद्वार्थं वे दिशेयुः परपुरुषवद्या ह्यातृणादा करोषात् । सर्वेषा योग्यसृष्टिस्थितिलयनियमाज्ञानदृग्बन्घमोक्ष कुर्यादेक स्वतन्त्रो हरिरिति सुमते <sup>८</sup> तच्च शास्त्र प्रमाणम् ॥ १४ ॥

१ "- शतशरिकीर्ति - " ग

२ लुप्तान्यक्षराणि । ग पुस्तके तु "कीटके वा" (<sup>?</sup>) इतीव पठचते ।

३ लुप्तान्यक्षराणि मर्वेष्विप कोशेषु । ४ "सुमते" ग

सत्यं सत्य तदिस्यं शपथशतयुत विच्म हस्ताबुदस्तौ अस्तव्यस्तोक्तिरास्ता झृणुत शृणुत हे मानवा माऽवमान्य' । स्थामी सर्वस्य विष्णु. क्वचन च सदृशो नाथिकस्तस्य हि स्यात् सत्ये<sup>च</sup> भातीति सत्य श्रुतिपतिलिखिता वैजयन्ती जयन्ती ।। १५ ।

वन्दे विष्णुं सुरेश स्वजनपरिवृत ताश्च वन्दे क्रमेण श्रीभूरूपा तविष्टामय विधिपवनौ तित्प्रये वाग्युदेव्यौ । पक्षीशाहीशस्त्रांस्तदुवितवयिता या सुपर्ण्याविसञ्का शकावीन् काममुख्यानिष सकलसुरान् तद्गुरून् मद्गुरूक्च ॥ १६ ॥

नमस्ते श्रीशास्तु प्रियतम समस्तादिष सदा नमस्ते प्राणेश प्रणतग्रुरसङ्कोष्ट शुभद । नमस्तद्दासा वः परमगुवस्तत्त्वमतिदा नमस्तद्दासा वः <sup>3</sup> धुनरिति गुरुभ्यो मृहुरिष

।। १७ ॥

इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादविरचितस्य श्रीब्रह्मसूत्रसप्रहभाष्यस्य टीकाया त्रैवित्रमार्यदासकृतावानन्दमालाया चतुर्थोऽध्याय

समाप्तोऽय ग्रन्थ

१ "माऽवमान्य ।" ख "माऽवमान्ये ।" (?) ग

२ "सत्यम्" ग

३ "नमस्तद्दासेभ्य " ग

क्ष की का अह में की का की में में के To wante were was morning of 272510777417 = 222 100090 Jany was 192 magg roy of mag 1192 900 Who way 27 27 - 818 40 20 which of ed was hone is when a is one aron wo than des was entre romandarice wood of the नुरुवल यानी न व शिव ये वृत्रेश य नाता में रहन न मिया कि का कर देते हैं है है है है कि का की करे mumical wood op maden a fall and on or of tail of regard and of our and mark न पान ही भी व वार्तान निका तर्म का निकास प्र की हिल्ली oping out or agent in mandammented

# उनामुन्द्र न्याली

mologiananamonaphantined mina grammel growth and to go my da - gal person and a mas Bom as a do a com who is in ००० विकार के विकार के विकार के का की निकार rumppogmin of alganian sign wood. しれいのかしのをいるというないないない thing is a more that the more marked the line of which and end company of relating the desired of ن لم الماس مسال معد المع الماس في في من الله المروران parture 1 11 2 8 01 mill 1 9 1 2 1 2 mm m 12 ना भारत वा भी भी कार्या की की वित्त कर कर कर कर ना DIME wild wall would women straueun, भीति । ने का ही है जा में में में का प्राची है कर कर